## Федеральное государственное бюджетное учреждение науки Институт мировой литературы им. А. М. Горького Российской академии наук

На правах рукописи

#### Долгорукова Наталья Михайловна

# «Лэ» Марии Французской в контексте литературы ее времени

Специальность 10.01.03 – литература народов стран зарубежья (литература Европы)

Диссертация на соискание учёной степени кандидата филологических наук

Научный руководитель – д. ф. н. Евдокимова Л. В.

#### ОГЛАВЛЕНИЕ

| <u>ВВЕДЕНИЕ</u>                                                                            | 4          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| <u>ГЛАВА І.</u> Время истории, время авантюры: Гальфрид, В                                 | ac,        |
| Мария                                                                                      | 26         |
| I.1. «Inter historiam et argumentum et fabulam»: контуры лите<br>теории на рубеже XII века |            |
| I.2. Вымысел в средневековой историографии: Гальфрид и В                                   |            |
| I.3. Вас и Мария Французская: от историографии к поэзии                                    | 60         |
| <u>ГЛАВА II.</u> Бретонская интертекстуальность: Мария Фра                                 | нцузская и |
| Кретьен де Труа                                                                            | 70         |
| <u>ГЛАВА III.</u> «Лэ» Марии Французской: бретонские сказан                                | ния и      |
| влияние трубадуров                                                                         | 96         |
| <u>ГЛАВА IV.</u> Ближайшие наследники Марии Французской                                    | і и судьба |
| жанра лэ в конце XII – начале XIII вв                                                      | 142        |
| ЗАКЛЮЧЕНИЕ                                                                                 | 154        |
| <u>ПРИЛОЖЕНИЕ I</u>                                                                        | 157        |
| приложение и                                                                               | 158        |

| <u>ПРИЛОЖЕНИЕ III</u>    | 159 |
|--------------------------|-----|
|                          |     |
|                          |     |
| БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК |     |

#### ВВЕДЕНИЕ

Мария Французская (Marie de France) — один из самых знаменитых авторов французского Средневековья; книг и статей о ней существует очень много. Тем не менее, пока еще не написано ни одного исследования, с достаточной полнотой раскрывающего избранную нами тему, — лэ Марии Французской в контексте литературы ее времени. Между тем такое исследование представляется крайне важным. Оно позволяет указать на зависимость ее лэ от литературной теории XII века, в том числе, от актуальных в то время дискуссий о соотношении «правды» и «вымысла». И, кроме того, дает возможность по-новому объяснить, по какой причине Мария решила обратиться к кельтским сказаниям, пересказав их на народном французском языке.

Сопоставление лэ с куртуазными лирическими песнями трубадуров – ее современников, позволит во многих случаях назвать источники образов, метафор или художественных форм, к которым она обращается, а также оценить степень влияния куртуазной культуры на ее творчество. Сравнение ее лэ со стихотворной хроникой Васа способно, как мы полагаем, пролить свет на самый ее замысел, состоявший в создании сборника из двенадцати лэ.

Наконец, изучение ЛЭ В связи с латинскими трактатами, писавшимися при дворе Генриха II Плантагенета, или романами ее Кретьена Tpya современника де позволяет воссоздать обший интеллектуальный климат, в котором творила Мария, а тем самым и выявить важные социальные и культурные импульсы, которые оказывали на нее воздействие.

Как мы уже говорили, о Марии Французской написано немало работ: она привлекает внимание исследователей всего мира на протяжении вот уже четырех столетий. Если в начале внимание ученых

занимал вопрос о возможных авторах двенадцати лэ<sup>1</sup> и еще двух произведений, с XVIII века приписываемых Марии Французской, то теперь практически никто не сомневается в том, что сборник лэ принадлежит именно ей<sup>2</sup>, как и французский перевод очень популярного в Средние века собрания басен «Ромул» и религиозно-дидактическая поэма-видение «Чистилище св. Патрика» – предположительно перевод трактата английского монаха цистерцианца Генриха Солтрейского «Tractatus de Purgatoris sancti Patrici»<sup>3</sup>.

В последние десятилетия исследования творчества Марии Французской сконцентрированы главным образом на нескольких основных проблемах.

Существует немало важных – в том числе и для нашей работы – исследований, посвященных изучению кельтских и, шире, фольклорных мотивов в ее лэ. Здесь в первую очередь надо отметить две работы знаменитого кельтолога начала XX века Т.П. Кросса, в которых он сравнивает мотивы, встречающиеся в двух лэ Марии, с мотивами ирландских саг<sup>4</sup>. Упомянем, кроме того, работы французских медиевистов

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> См., например, книгу Рихарда Баума, который считает, что Мария не является автором приписываемых ей сочинений: *Baum R*. Recherches sur les oeuvres attribuées à Marie de France. Heidelberg, 1968.

 $<sup>^2</sup>$  Только одна из пяти дошедших до нас рукописей лэ Марии Французской содержит тексты всех двенадцати лэ и Пролога, открывающего повествование — так называемая рукопись H — British Museum, ms. Harley 978  $f^0$  118-160.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> См., например, статью в Словаре французской литературы: Dictionnaire des lettres française. Vol. 4 Le Moyen Age. P., 1964. P. 499.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> *Cross T.P.* The celtic origin of the lay of Yonec // Revue celtique. 1910. Vol. 31. P. 413-471; *Cross T.P.* The celtic elements in the lays of Lanval and Graelant // Modern Philology. 1915. Vol. 12. P. 585-644. Cp. его же «Указатель мотивов раннеирландской литературы (*Cross T.P.* Motif-index of Early Irish Literature. New York, 1969). См. также: *Illingworth R.N.* Celtic tradition and the lai of Guigemar // Medium Aevum. 1962. Vol. 31, №.3. P. 176–187; *Illingworth R.N.* Celtic tradition and the lai of Yonec // Etudes Celtique. 1961. Vol. 9. P. 501–520.

Люсьена Фуле и Шарля Фулона, а также отдельные статьи, посвященные анализу кельтских мотивов в ряде лэ Марии: У.Т. Холмса, Р.Н. Илингворфа, Е. Брюггера, И. Понтфарси, О.М. Джонстона, П. Джонина и  $дp^5$ .

Что касается влияния фольклорной традиции на «Лэ» Марии и произведения ее современников, отметим здесь классические работы Эрнста Хепффнера, работы медиевиста и издателя Марии Французской Лоренс Арф-Ланкнер, а также отдельные статьи М.Х. Фергюсон, Ф. Суарда и др. 6

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Foulet L. Marie de France et les lais bretons // Zeitschrift für romanische Philologie. 1905. Vol. 29. P.19–56, 293–322; Foulon Ch. Marie de France et la Bretagne // Annales de Bretagne. 1950. Vol. 71. P. 330-344; Holmes U.T. A Welsh motif in Guigemar // Studies in Philology. 1942. Vol. 39. P. 11–14; Illingworth R.N. Celtic tradition and the lai of Guigemar // Medium Aevum. 1962. Vol. 31, № 3. P. 176–187; Illingworth R.N. Celtic tradition and the lai of Yonec // Études celtiques. 1961. Vol. 9. P. 501–502; Brugger E. The celtic element in the lays of Lanval and Graelent // Modern Philology. 1914. Vol. 12. P. 585–644; Pontfarcy Y. de. Le Lai des deus amanz et la survie en Normandie d'un mythe celtique authentique // Actes du 14e Congrès international arthurien. Rennes, 1985. T.2. P. 500–508; Johnston O. M. Sources of the lay of the Yonec // Publications of the Modern Language Association. 1905. Vol. 20. P. 332–338; Jonin P. Merveilleux celtique et symbolisme universel dans Guigemar de Marie de France // Mélanges Jeanne Wathelet-Willem / éd. Jacques de Caluwé. Liège, 1978. P. 239–255; Jonin P. Merveilleux et voyage dans le lai de Guigemar // Senefiance. 1976. Vol. 2. P. 275–287.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Hoepffner E. Marie de France et les lais anonymes // Studi medievali. 1931. Vol. 4. P. 1–13; Hoepffner E. La géographie et l'histoire dans les Lais de Marie de France // Romania. 1930. Vol. 56. P.1–32; Hoepffner E. Les Lais de Marie de France. P., 1971; Harf-Lancner L. La reine ou la fée: l'itinéraire du héros dans les Lais de Marie de France // Amour et merveille: les "lais" de Marie de France / éd. Jean Dufournet. P., 1995. P. 81–108; Harf-Lancner L. Les fées au Moyen Âge. Morgane et Mélusine. La naissance des fées, P., 1984; Ferguson M. H. Folklore in the Lais of Marie de France // The Romanic Review. 1966. Vol. 57. P. 3–24; Suard F. L'utilisation des éléments folkloriques dans le lai du Frêne // Cahiers de civilisation medieval. 1978. Vol. 21. P. 43–52; Suard F. Bisclavret et les contes du loup-

Авторов многих исследований привлекает концепция любви в сборнике лэ. Однако в них, на наш взгляд, часто недооценивается влияние куртуазной культуры на Марию Французскую. Так, Ф. Менар отмечает: «Хотя лэ Марии Французской и свойственен легкий налет куртуазности, в сущности, им глубоко чужда идеальная *fin 'amors*» <sup>7</sup>. Исследователь крайне осторожен в выводах и считает, что в лэ прослеживаются традиции фольклорной сказки, однако ощущается и «налет» куртуазной традиции с «психологическими» описаниями чувств, свойственных ряду героев рыцарских романов и куртуазных новелл<sup>8</sup>. Другие исследователи, касавшиеся этой темы, приходят к сходным заключениям. Так, автор статьи «Куртуазная идеология в лэ Марии Французской» Б. Винд отмечает, что в лэ нет «настоящей куртуазной любви»; поэтессе, полагает он, абсолютно чужда куртуазная казуистика. По его выводам, в лэ Марии женщина играет столь скромную роль, что едва ли можно говорить о воздействии на нее куртуазной культуры<sup>9</sup>. «Элидюк» Марии Французской назван здесь «анти-куртуазным лэ»; в заключении делается вывод о том, что хотя куртуазный «аспект» и присутствует в лэ Марии, все же

anove oggai diintamunitation // Málangag da langua at littinatuma françaisa

garou: essai d'interprétation // Mélanges de langue et littérature françaises du Moyen Âge et de la Renaissance offerts à Monsieur Charles Foulon. Rennes, 1980. T. 2. P. 267–276.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> *Ménard Ph.* Les lais de Marie de France, Contes d'amour et d'aventure du Moyen-Age. P., 1979. P.136

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> В своей обзорной книге Ф. Менар касается и других проблем: таких, как происхождение жанра лэ, соотношение анонимных лэ и лэ Марии; он анализирует, кроме того, возможность влияния на нее романов «античного цикла», а также фольклорных произведений.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> *Wind B.H.* L'idéologie courtoise dans les lais de Marie de France // Mélanges de linguistique romane et de philologie médiévale offerts à M. Maurice Delbouille, professeur à l'Université de Liège. P., 1964. T. 2. P. 741

«куртуазное начало не стоит в центре» сборника и не составляет его смысла $^{10}$ .

Авторы целого ряда статей сравнивают лэ Марии с произведениями античной и/или средневековой литературы: особенным вниманием пользуются «Метаморфозы» Овидия<sup>11</sup>, средневековые хроники и романы – «История бриттов» Гальфрида Монмутского, «История англов» Гэймара, «Роман о Бруте» Васа, «Роман о Фивах», «Роман об Энее», романы о Тристане, романы Кретьена де Труа, «Галеран Бретонский»<sup>12</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Ор. сіт. Р. 748. Упомянем еще одно исследование, автор которого, касаясь куртуазного аспекта лэ, без всяких оснований модернизирует средневековый материал. Сборник лэ назван здесь «Куртуазной Комедией»; предлагается типологическая классификация героев лэ, в которой есть «интроверты» и «сдержанные пуритане», «развращенные сенсуалисты» и «развращенные идеалисты», «отличные спортсмены» и «спортсменки». См.: *Damon S. F.* Marie de France psychologist of courtly love // PUBLICATIONS OF THE MODERN LANGUAGE ASSOCIATION.1929. Vol. 44. P. 968−996. Еще одно модернизирующее исследование подобного рода: *Bloch R.H.* The Anonymous Marie de France. Chicago; London, 2003. Здесь речь заходит об эпистемологии и экзистенции, вспоминаются имена Фрейда и Ролана Барта; Мария именуется не иначе как средневековый Джойс и экзистенциальный писатель. Блох рассматривает жанровую систему средневековой литературы в рамках гендерной школы, однозначно увязывая тот или иной жанр с гендером адресата: так, шансон де жест или фаблио апеллировали к мужчинам, тогда как лэ и романы сочинялись для женщин.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> См., например, следующие статьи: *Cargo R.T.* Marie de France's Le Laustic and Ovid's Metamorphoses // Comparative Literature. Vol. 18, No. 2. P. 162–166; *Getz S.H.K.* Echoes and Reflections of Enigmatic Beauty in Ovid and Marie de France // Speculum. Vol. 73. No. 2. P. 372-396; *Getz S.H.K.* Echoes and Reflection: Memory and Memorials in Ovid and Marie de France. Amsterdam; New York, 2003.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> См, например, следующие статьи: *Foulet L*. Marie de France et la légende de Tristan // Zeitschrift für romanische Philologie. 1908. Vol. 32. P. 161–183, 257–289; *Salverda de Grave J. J.* Marie de France et Eneas // Neophilologus. 1925. Vol. 10. P. 56–58; *Wilmotte M.* Marie de France et Chrétien de Troyes // Romania. 1926. Vol. 52. P. 353–356; *Hoepffner E.* La géographie et l'histoire dans les Lais de Marie de France // Romania. 1930.

Еще одна проблема, привлекавшая внимание исследователей, — жанровые контуры лэ и их соотношение с другими нарративными краткими формами. Эти вопросы рассматриваются, в частности, в монографии К. Рингер, в статьях Ч. Ли, О. Жодоня, Л.В. Евдокимовой и др. <sup>13</sup>.

Существует, наконец, группа работ, где с разной степенью глубины изучаются вопросы о степени эрудиции Марии Французской и о той интеллектуальной среде, в которой она жила и творила. М.Л. Занони убедительно доказывает, что Мария читала одно из сочинений Присциана<sup>14</sup>. В недавнее время К. Росси вновь вернулась – уже на новом этапе – к обсуждению гипотез о том, кем была Мария Французская, и в этой связи к вопросу о ее образованности и окружающей ее интеллектуальной среде<sup>15</sup>. Образовательная программа кентерберийских

Vol. 56. P.1–32; *Hoepffner E.* Les Lais de Marie de France dans Galeran de Bretagne et Guillaume de Dole // Romania. 1930. Vol. 56. P. 212–235; *Hoepffner E.* Marie de France et l'Eneas // Studi medievali. 1932. Vol. 5. P. 272–308; *Franc G.* Marie de France and the Tristram legend // Publication of the Modern Language Association of America. 1948. Vol.63, №2. P. 405–411; *Hofer St.* Zur Beurteilung der Lais de Marie de France // Zeitschrift für romanische Philologie. 1950. Vol. 66. P. 409–42; *Wolf-Bonvin R.* Du Lai du Freisne à Galeran de Bretagne. La fabrique des filles-fleurs // Ce est li fruis selonc la letre. Mélanges offerts à Charles Méla / éd. Olivier Collet. P., 2002. P. 571–590.

Ringer K. Die Lais. Zur Geschichte einer Gattung der altfranzösischen Kurzerzählung. F/a M., 1966; Lee Ch. Dinamica interna della narrativa breve anticofrancese» // Medievo romanzo. 1981–1983. T.8. P. 381–400; Jodogne O. Le fabliau. Bepols, 1975; Evdokimova L. Les dénominations génériques des récits brefs au XIIIe siècle et leur place dans le système des genres : quelques réflexions sur la notion du genre au Moyen Age // Etudes médiévales. 2001.T. 3. P.210–219. Cp. также: Dubuis R. Les formes narratives brèves // Grundriss der romanischen Literatur des Mittelalters. T. VIII/ 1. Heidelberg, 1988.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> *Zanoni M.L.* "Ceo testimoine Prescïens", Priscian and the Prologue to the Lais of Marie de France // Traditio. 1980. Vol. 36. P. 407–415.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Rossi C. Marie de France et les érudits de Cantorbéry. P., 2009.

интеллектуалов из окружения Томаса Бекета (Иоанн Солсберийский, Вальтер Мап, Петр Блуа и, возможно, Алан Лилльский) оказывается созвучной программе, которую поэтесса формулирует в эпилоге «Чистилища св. Патрика», и, как считает Росси, именно благодаря принадлежности к этой среде Мария обращается к темам, которые были так дороги архиепископу и его окружению (например, к теме забвения и памяти, одной из центральных в прологе к сборнику «Лэ»). Однако гипотеза Росси, заключающаяся в том, что Мария Французская была сестрой Томаса Бекета, не нашла поддержки у медиевистов 16.

В «Новой истории французской литературы» творчество Марии вписывается в контекст современной ей провансальской лирики трубадуров и французской лирики труверов и рыцарских романов, однако, согласно данному исследованию, прямого влияния они на творчество Марии не оказали<sup>17</sup>.

В России творчеству Марии Французской до сих пор не было уделено должного внимания. В самом начале XX века А.А. Смирнов, ученик А.Н. Веселовского, избрал темой своего научного исследования лэ французской поэтессы. В своей книге «Из истории западно-европейской литературы» одну главу Смирнов посвящает лэ Марии. Здесь можно найти пересказы и анализ отдельных лэ поэтессы, их фольклорных мотивов. Смирнов приходит к выводу, что поэтесса вносит в народные источники довольно мало изменений. «Личная трактовка фольклорного сюжета у нее еще не вполне обособилась, не отделилась от народной

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> См., в частности, следующие рецензии на книгу: *Brucker Ch*. Comptes rendus // Cahiers de civilisation médiévale. 2009. Vol. 52. P. 439–441; *White-Le Goff M*. Comptes rendus (par année de publication des ouvrages) // Cahiers de recherches médiévales et humanistes. 2009. URL: <a href="http://crm.revues.org//index11761.html">http://crm.revues.org//index11761.html</a> (11.11. 2013).; Сычева (Долгорукова) Н.М. Рецензия на книгу: C.Rossi Marie de France et les érudits de Cantorbéry // Вопросы литературы. 2012. №2. С. 486–

<sup>487.</sup> URL:http://magazines.russ.ru/voplit/2012/2/s14.html (11.11. 2013).

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> A New history of French literature / ed. by Denis Hollier. L., 1989. P.51.

формы его бытования» <sup>18</sup>. Есть, кроме того, небольшие главы в учебных пособиях по истории зарубежной и французской литератур, хрестоматиях, которые знакомят студентов с первой французской поэтессой и ее творчеством<sup>19</sup>.

Завершая обзор литературы, скажем о книгах, которые хотя и не были специально посвящены анализу лэ Марии Французской, однако представляют безусловный интерес для нашей работы. Это исследования по французской средневековой литературе Рето Беццолы, Доминика Буте<sup>20</sup> и Моше Лазара<sup>21</sup>.

Обзор критической литературы, посвященной творчеству Марии Французской, показывает, что вопрос о влиянии на нее куртуазной культуры и поэзии трубадуров до сих пор не получил достаточно глубокой и полной разработки. Не существует исследований, в которых «Лэ» Марии рассматривались бы в контексте современной ей литературной теории, в связи с важнейшими для этого времени категориями «правды» и «вымысла». Остались обойдены вниманием ученых и авторы латинских трактатов, проявлявшие интерес к прошлому Бретани, кельтским сказаниям и мифам, наконец, кодексу поведения

 $<sup>^{18}</sup>$  Смирнов А.А. Из истории западно-европейской литературы. М.; Л, 1965. С. 98.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> См., например, следующие учебные пособия: *Луков Вл.* История литературы: Зарубежная литература от истоков до наших дней: Учеб. пособие для студ. высш. учеб. заведений. М., 2005. С. 74–75; *Ловернья-Ганьер К.* История французской литературы: Краткий курс: Précis de littérature française: учеб. пособие для студ. высш. учеб. заведений / К. Ловернья-Ганьер, А. Попер, И. Сталлони, Ж. Ванье; под ред. Д. Берже; [пер. с франц. Т.А. Левиной; науч. ред. рус. текста Е.Д. Мурашкинцева]. М., 2007. С. 34-36; Зарубежная литература средних веков: Хрестоматия / Сост. Б.И. Пуришев; предисл. и подг. к печати В.А. Лукова. 3-е изд., испр. М., 2004. С. 266–269.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Boutet D. Histoire de la littérature française du Moyen Age. P., 2003; Boutet D. Charlemagne et Arthur ou le roi imaginaire. P., 1992.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Lazar M. Amours courtois et fin' Amors dans la littérature du XII siècle. P., 1964.

воспитанного светского человека; между тем привлечение этого сравнительного материала позволяет более полно воссоздать литературный и культурный контекст, в котором творила Мария. Эти лакуны и призвана восполнить диссертация.

В соответствии с таким замыслом в ней выделяются (помимо введения и заключения) четыре главы. Первая будет посвящена изучению лэ в связи с литературной теорией и категориями «правды и вымысла», а также важнейшими историографическими сочинениями о древней Бретани – произведениями Гальфрида Монмутского и Васа, в которых эти категории своеобразным образом претворялись; здесь же мы коснемся и произведений нескольких латинских писателей, живших при дворе Генриха II, которые по своей тематике также перекликались с лэ.

Во второй главе – «Бретонская интертекстуальность: Мария Французская и Кретьен де Труа» рассматриваются связи и диалог между текстами двух самых известных авторов XII века, творивших на французском языке – Марии и Кретьена. Третья глава - «Лэ» Марии Французской: бретонские сказания и влияние трубадуров» показывает, чем «Лэ» Марии обязаны лирике трубадуров. Наконец, четвертая и последняя глава – «Ближайшие наследники Марии Французской и судьба лэ в конце XII – начале XIII вв» - прослеживает эволюцию жанра лэ в XIII веке и рассматривает пример пародийного восприятия жанра анонимным автором начала XIII века.

\*\*\*

Нам кажется необходимым предварить наше исследование сведениями о Марии Французской и анализом Пролога к ее сборнику «Лэ», который позволит читателю представить себе эрудицию этого автора и его поэтические принципы.

#### «MARIE AI NOM, SI SUI DE FRANCE»

Французы называют Марию своей первой поэтессой и «Сафо Средневековья» 22, англичане — «первой женщиной-писателем нашей эры» 3 и «средневековой Джейн Остин» 4, ряд ученых считают ее создательницей особого жанра средневековой куртуазной литературы нарративного лэ<sup>25</sup>, при этом количество сведений о самой поэтессе и ее жизни ничтожно мало. Собственно, все, что нам достоверно известно о ней, уже заключено в имени — Marie de France, Мария родом из Франции 26. Одно из своих произведений — французский перевод сборника басен — Мария заключает эпилогом, где и говорит:

Al finement de cest escrit, qu'en Romanz ai traitié et dit, me numerai pur remembrance: Marie ai num, si sui de France<sup>27</sup>.

В конце этого текста, который я написала на романском диалекте, я назову себя для потомства: Мария мое имя, я из Франции.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Dinaux A. Trouvères, jongleurs et ménestrels du Nord de la France et du Midi de la Belgique. II. Trouvères de la Flandre et du Tournaisis. P., 1839. P. 310.

 $<sup>^{23}</sup>$  Фаулз Дж. Кротовые норы / пер. с англ. И. Бессмертной, И.Тогоевой. М., 2003. С. 260.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Damon S.F. Marie de France psychologist of courtly love // PUBLICATIONS OF THE MODERN LANGUAGE ASSOCIATION. 1929. Vol. 44. P. 968.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> См., например: *Hoepffner E*. La géographie et l'histoire dans les *Lais* de Marie de France //Romania. 1930. Vol. 56. P.1.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Однако не будем забывать, что в XII веке под «France» понималась не Франция в ее современных границах, но лишь незначительный по территорию домен французских королей – «Ile de France».

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Цит. по: *Mickel E. J.* Marie de France. New York, 1974. Р. 143. Все прозаические и стихотворные переводы, кроме особо оговоренных случаев, выполнены автором данной работы.

Уже в этих строчках можно отметить проявление авторского сознания, отличающее произведения поэтессы от фольклорных текстов, которые, как было отмечено выше, составляют основу ее творений. Марии важно остаться в памяти следующих поколений, она ценит себя и свой труд.

Были выдвинуты многочисленные гипотезы, в которых поэтесса отождествлялась с другими образованными женщинами XII века (например, с Марией Шампанской, покровительницей Кретьена де Труа, с Марией де Бомон, Марией де Мелан, с Марией Булонской, абатиссой Ромси<sup>28</sup>). Однако достоверным является лишь то, что Мария родилась во Франции, «но зрелую пору своей жизни провела в Англии, ибо, не говоря о других признаках, лингвистический анализ показывает, что она писала на литературном языке Иль-де-Франса с небольшой примесью англонорманских черт»<sup>29</sup>. Не вызывает сомнений и высокая образованность Марии, знавшей несколько языков, в том числе и латинский, владение которым в Средние века отличало духовных лиц. Поэтому некоторые ученые видят в Марии сводную сестру короля Генриха II Плантагенета (1154–1189), впоследствии настоятельницу шефтсберийского аббатства<sup>30</sup>.

С достаточной достоверностью ученые называют хронологические границы ее творчества: Мария Французская писала свои произведения

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Cm. *Knapton A*. A la recherche de Marie de France // Romance Notes. 1978.Vol. 19. P. 1–6.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Смирнов А.А. Из истории западно-европейской литературы. М.; Л., 1965. С. 92; Foulet L. English words in the Lais of Marie de France // Modern Language Notes. 1905 Vol.20, №4., P.109–111.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> См., например, в Dictionnaire des lettres française. Vol.4 Le Moyen Age. 1964. Р. 499; <a href="http://www.bautz">http://www.bautz</a>. De/bbkl/m/marie\_d\_france.shtml; эту же гипотезу, которая сегодня считается наиболее весомой, поддерживает в своем публицистическом эссе Джон Фаулз: *Фаулз Дж.* Цит.соч. С. 266–267.

между 1160 и 1210 гг. 31. Что же касается датировки отдельных ее творений, здесь однозначной точки зрения выработано не было. Так, некоторые исследователи считают, что лэ были созданы между 1160 и 1170 гг., далее Мария занималась переводом басен, а «Чистилище св. Патрика» она создала после 1208 г. 32. Филипп Вальтер, выпустивший в 2000 году издание лэ Марии, полагает, что они были созданы между 1160 и 1180 гг. 33. В более раннем издании ее лэ называется только верхняя граница их создания — это 1189 год, потом следовала работа над баснями, а «Чистилище св. Патрика» было создано после 1189 г. 34. «Dictionnaire des lettres françaises. Le Moyen Age» признает годами создания басен временной промежуток между 1167 и 1189 гг. А.А. Смирнов высказывает мнение, что Мария Французская создавала свои лэ позднее, в самом конце 12 века 35.

Интересно отметить, что в своих лэ Мария ни разу не ссылается на произведения самого известного средневекового романиста и своего современника Кретьена де Труа. Автор одной из работ, посвященных французской поэтессе, делает из этого вывод, что лэ хронологически опережали романы Кретьена и были известны ему<sup>36</sup>. Некоторые исследователи усматривают влияние жанра лэ на финальный эпизод кретьеновского романа «Эрек и Энида» (ок. 1170)<sup>37</sup> (к этой проблеме мы вернемся во второй главе нашего исследования).

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Mickel E. J. Marie de France. New York, 1974. P. 31.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> *Zanoni M.L.* "Ceo testimoine Prescïens", Priscian and the Prologue to the Lais of Marie de France»// Traditio. 1980. Vol. 36. P. 411.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Marie de France. Lais / Ed. Ph. Walter (edition bilingue). P., 2000. P. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Marie de France. Lais. Oxford., 1960. P. 10.

 $<sup>^{35}</sup>$  Смирнов А.А. Из истории западно-европейской литературы. М.; Л., 1965. С. 103.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Wilmotte M. Marie de France et Chrétien de Troyes // Romania. 1926. Vol. 52. P. 353-356.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> *Mickel E. J.* Marie de France. New York., 1974. P. 18.

В завершении введения нам кажется уместным проанализировать Пролог к сборнику «Лэ» Марии Французской, который даст представление о круге чтения Марии и ее литературных предпочтениях, о творческих задачах, которые она перед собой ставила, создавая сборник лэ. Перевод Пролога и комментарий к нему поможет нам создать более объемный и многоаспектный образ этого автора.

Пролог состоит из пятидесяти шести строк, написанных, как и все двенадцать лэ, восьмисложником с парной рифмой<sup>38</sup>

Ki Deus a duné, escïence Тот, кому Бог даровал ум и красноречие,

E de parler bon'eloquence Не должен их скрывать и таить,

Ne s'en deit taisir ne celer, Ho, напротив, должен с удовольствием

Ainz se deit volunters mustrer. Являть эти дары миру.

Quant uns granz biens est mult <sup>5</sup> Когда некто произносит благое слово,

оїх, Всякий внемлет ему с охотой.

Dunc a primes est il fluriz, Такое слово подобно только что

E quant loëz est de plusurs, распустившемуся цветку,

Dunc ad espandues ses flurs. Аромат которого еще едва уловим.

Custume fu as anciens, Когда же люди хвалят это слово,

<sup>10</sup>Ceo tes[ti]moine Precïens, <sup>10</sup>Его можно сравнить с цветком,

Es livres ke jadis feseient Полностью раскрывшим свою чашу

Assez oscurement diseient И наполняющим воздух благовонием.

Pur ceus ki a venir esteient Как свидетельствует Присциан,

E ki aprendre les deveient, В древние времена книги часто писались

K'i peüssent gloser la lettre темно,

E de lur sen le surplus mettre. <sup>15</sup>Поскольку считалось, что потомки,

Li philesophe le saveient Которые будут по ним учиться,

E par eus memes entendeient, Смогут постичь их глубокий смысл.

Cum plus trespasserunt le tens, Это знали древние мудрецы.

<sup>20</sup>Plus serreient sutil de sens Им было ведомо,

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Пролог на русский язык до сих пор не переводился. Стихотворный перевод Пролога, выполненный автором настоящего исследования, см. в Приложении III.

<sup>20</sup>Что со временем, E plus se savreient garder

De ceo k'i ert, a trespasser. Люди станут умнее

Ki de vice se volt defendre И легче сумеют понять и сохранить мудрость

Estudïer deit e entendre былых времен.

E grevos'ovre comencier: Тот, кто хочет уберечься от порока,

Par [ceo] se puet plus esloignier Должен отдаться учению,

<sup>25</sup>Взяться за трудное дело; E de grant dolur delivrer.

Pur ceo començai a penser Только так можно освободиться от печали и

De aukune bone estoire faire избежать белы.

<sup>30</sup>E de latin en romaunz traire; Поэтому сначала я решила создать какую-

Mais ne me fust guaires de pris: нибудь

Itant s'en sunt altre entremis. Хорошую историю

Des lais pensai k'oï aveie; Переведя ee c латинского языка на

Ne dutai pas, bien le saveie, романский.

<sup>30</sup>Но этим я не стяжала бы похвалы, Ke pur remambrance les firent

Des aventures k'il oïrent Ведь многие другие делали то же самое.

Cil ki primes les comencierent Тогда я вспомнила о лэ, которые слышала

E ki avant les enveierent. ранее.

Plusurs en ai oï conter. Я твердо знала, что их первые сочинители,

<sup>40</sup>Ne[s] voil laisser në oblïer: Те, кто познакомил нас с ними,

<sup>35</sup> Взялись распространять их для того, Rimez en ai e fait ditié.

Soventes fiez en ai veillié. Чтобы сохранить воспоминания

En l'honur de vus, nobles reis, О приключениях, про которые им довелось

Ki tant estes pruz e curteis, услышать.

A ki tute joie se encline, Я тоже слышала много таких рассказов

E en ki quoer tuz biens racine, И так как мне не хотелось,

<sup>40</sup>Чтобы их предали забвению, M'entremis des lais assembler.

Par rime faire e reconter. Я записала их, переложив стихами.

En mun quoer pensoe e diseie, За этой работой я часто проводила бессонные

<sup>50</sup>Sire, ke[s] vos presentereie; ночи.

Si vos les plaist a receveir, Все это в вашу честь, благородный король,

Mult me ferez grant joie aveir, Для вас, доблестный и любезный господин,

<sup>45</sup>Перед кем все радостно склоняются, A tuz jurz mais en serrai lie.

Ne me tenez a surquidie В чьем сердце берет начало всякое благо,

Si vos os faire icest present. Я принялась собирать лэ, Ore oëz le comencement!

Записывать их и перелагать стихами.

В сердце своем я неустанно повторяла,

<sup>50</sup>Что поднесу их вам в дар.

Если Вы не откажетесь его принять,

Доставите мне большую радость,

И я всегда буду счастлива.

Не считайте меня слишком самоуверенной за

TO,

55 Что я осмелилась сделать вам этот подарок.

Итак, слушайте начало.

В первом смысловом фрагменте (ст. 1-4) Мария призывает всех одаренных людей являть свои таланты миру. На эти стихи, вне сомнения, должна была повлиять евангельская притча о таланте (Мф.25:18-28). Были у них и более близкие по времени источники. Так, в «Романе о Фивах» или «Романе о Трое» встречаются сходные сентенции, восходящие к евангельской притче: «Qui sages est nel deit celer, / mais pur ceo deit son sen monstrer / que, quant serra del siecle alez, / en seit puis toz jours remembrer» 39 или «Que nus ne deit son sens celer» 40.

Интересно также отметить, что красноречие (bon' eloquence) в Прологе трактуется Марией как Божий дар. Такое понимание ораторских способностей было присуще в античности Цицерону, который считал, что «в сравнении с природным даром искусство и обучение второстепенны: они способны лишь совершенствовать его, но ни в коем случае не

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> «Тот, кто умен, не должен это скрывать, но должен выказывать свой ум, таким образом, чтобы по прошествии веков, сохранялась память о нем » – Le Roman de Thèbes / ed. Francine Mora-Lebrun. P., 1995. V.1.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> «Что мы не должны скрывать свой ум» - *Benoît de Sainte-Maure*. Le Roman de Troie / ed. Emmanuèle Baumgartner and Françoise Vielliard. P., 1998. V.1.

заменить»<sup>41</sup>. В Прологе Марии слышны, таким образом, отголоски идей Цицерона.

(ст. 5-12), Следующий смысловой фрагмент содержащий традиционную растительную метафору, довольно сложен для перевода. Филипп Вальтер, переводит его так: «Quand une bonne chose est bien répandue, /c'est tout d'abord parce qu'elle a fleuri; / et quand elle est louée par bien des gens, / c'est le signe que ses fleurs se sont épanouies» («Когда нечто благое распространяется, значит, оно расцвело, и когда его хвалят люди, это признак того, что цветы распустились»)<sup>42</sup>. Таким образом, смысл оказывается затемнен. В примечаниях к Прологу исследователь предлагает понимать под «цветами», упоминающимисяся в тексте, намек на «цветы риторики». Мы предлагаем несколько иную трактовку этого места, и вот чем это объясняется. Французское слово «fleur» в современных словарях имеет значение «цветок», но в словаре старофранцузского языка<sup>43</sup> первым значением слова является «odeur» (запах). В Средневековье считалось, что благоухание издают праведники, также его можно уловить в святых местах. Так, Бернард Клервоский (1090-1153 гг.) писал в «Проповедях на Песнь Песней» о благовонии как

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> См. *Л.В. Евдокимова*. Natura, Ars, Imitatio. Образ «совершенного поэта в произведениях двух великих риторик. Перевод и подражание в литературах Средних веков и Возрождения. М., 2002. С. 382 и далее.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Примерно такой же перевод, смысл которого, на наш взгляд, остается неясным, предлагается в англоязычных изданиях поэтессы. См., например, The Lais of Marie de France. Translated with an introduction by Glyn S. Burgess and Keith Busby. L. 2003. P. 41: "When a truly beneficial thing is heard by many people, it then enjoys its first blossom, but if it is widely praised its flowers are in full bloom" ("Когда нечто действительно благое услышано многими людьми, тогда это доставляет удовольствие своим первым цветением (?), но если оно широко восхваляется, значит, оно расцвело целиком").

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> *Godefroy F*. Dictionnaire l'ancienne langue française et des tous ses dialects du IX au XV siècle. T. 4<sup>ième</sup>. P., 1885. P. 32.

знаке мистического восхождения души к Богу. Благовоние можно вдыхать при приближении к праведникам или даже при одном воспоминании о них, при чтении священного писания. В одной из проповедей святой Бернард пишет, что и ожидание встречи с Богом становится для грешника «благовонием»: «Но я грешник и мне предстоит пройти долгий путь, ибо грешники так далеки от спасения. Однако я не буду роптать, я утешусь запахом благовоний. Для праведника радость заключена во Всевышнем, и он вкушает то, что я только вдыхаю. Грешник лишь ожидает то, что праведник уже созерцает, и это ожидание есть запах, которым он дышит...» 44. Таким образом, на наш взгляд, мысль Марии заключается в следующем: благое слово подобно цветку, источающему благовоние, которое, проникая в людские сердца, наполняет их радостью.

Третий смысловой отрезок (ст. 13-22), который мы предлагаем выделить, содержит ссылку на Присциана<sup>45</sup> и его утверждение, что древние авторы специально писали свои книги «темно», дабы потомки смогли обнаружить в них скрытый смысл. Представление о том, что у произведения есть несколько смыслов (буквальный, аллегорический, тропологический и анагогический), восходит к трактатам св. Августина и является типичным для средневековой экзегетики. Распространялась оно также и на «светские» тексты. Не нужно забывать, что произведения языческих античных авторов в то время можно было понимать

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> «Mais je suis pecheur, et il me reste un long chemin à faire, car le salut est bien éloigné des pecheurs. Cependant, je ne murmurerai pas, je me consolerai à l'odeur des parfums. Pour le juste, il se réjouira dans le Seigneur, goûtant ce que je ne fais qu'odorer. Le pecheur attend celui que le juste contemple, et cette attente est l'odeur qu'il respire...» — см. в диссертации: *Evdokimova L*. Livre et roman. L'opposition de la forme-vers et de la forme-prose au XIIIe siecle. P. 91

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Присциан (Precïens) – латинский грамматик VI века, автор одного из самых популярных учебников латинского языка в Средние Века – т.н. Institutiones Grammaticae («Грамматические наставления»).

исключительно аллегорически, поэтому средневековые авторы считали «античных поэтов философами, которые в иносказательной форме открывают читателям моральные и богословские истины»<sup>46</sup>. Ссылка Марии на Присциана заинтересовала целый ряд исследователей, так как авторы мысль TOM. что античные писали книги темно, «Грамматических наставлениях» Присциана не была обнаружена. М.Л. Дзанони посвятила комментарию К ЭТОМУ месту Пролога содержательную статью 47. Она обнаружила один трактат Присциана, менее известный сегодня, но В Средние века, несомненно, пользовавшийся популярностью – Praeexercitamina («Подготовительные упражнения»). Он состоит из нескольких глав, в одной из которых Присциан приводит различные цитаты из античных авторов, снабжая их В комментариями. них содержатся тезисы, являющиеся непосредственным источником для некоторых идей, которые мы находим в Прологе Марии: красноречие поэта и его польза для общества, труд как лучшее средство избавиться от пороков. Все это позволяет с уверенностью заключить, что Мария не только хорошо знала этот трактат Присциана, но ссылалась именно на него в своем Прологе. Что же касается ссылки Марии на мысль Присциана о затемненном смысле античных текстов, М.Л. Дзанони находит ей весьма убедительное объяснение. В одном из своих комментариев Присциан следующим образом ссылается на Платона: «Plato dicebat Musas in animis esse ingeniosorum» 48. Не вызывает сомнений, что Присциан пользовался

 $<sup>^{46}</sup>$  *Евдокимова Л.В.* «Историческое зерцало» Жана де Винье: перевод – комментарий // Культура интерпретации до начала Нового времени. М., 2009. С. 300—329.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> *Zanoni M.L.* "Ceo testimoine Prescïens", Priscian and the Prologue to the Lais of Marie de France // Traditio. 1980. Vol. 36. P. 407–415.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> «Платон говорил, что Музы [обитают] в душах [людей] талантливых / остроумных» (лат).

классической латынью, где слово «ingeniosus» обозначает «щедро одаренный от природы, талантливый, изобретательный, остроумный». Однако к XII веку слово получило ряд дополнительных значений, в числе которых оказалось: «иносказательный, имеющий скрытый смысл» <sup>49</sup>. Таким образом, по мысли М.Л. Дзанони, Мария поняла цитату Присциана в том смысле, что Платон намеренно писал иносказательно, и, передавая в Прологе мысль Присциана, употребила слово «oscurement» («obscur») – «темный» <sup>50</sup>.

В следующем фрагменте Пролога (ст.23-26) мы встречаемся с мыслью о том, что труд, главным образом интеллектуальный, является наилучшим средством от искушающих человека соблазнов, праздности, лени и бед. Это утверждение традиционно как для античных, так и для средневековых авторов. Что касается античности, то, видимо, лучшим примером цитаты на интересующую нас тему будет цитата из «Лекарства от любви» Овидия — ведь это единственное произведение, на которое Мария прямо ссылается в одном из своих лэ<sup>51</sup>: «Праздность — почва и

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Интересно в этой связи посмотреть перевод старофранцузского слова «engien»: 1) ум, талант; 2) ловкость, проворство, сноровка; 3) хитрость, средство; 5) обман...

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Что касается современного французского языка, то слово «ingénieux» сохраняет многозначность: 1) изобретательный, находчивый, искусный; 2) замысловатый, хитроумный, ловко придуманный, ловко сделанный. Отметим также, что испанское слово «ingenioso», однокоренное с нашим, стало, как известно, эпитетом знаменитого идальго Дон Кихота Ламанчского. Из множества значений Н.М. Любимов, переводчик романа, выбрал «хитроумный». Другой переводчик начала XX в. (М.В. Ватсон) предложила слово «остроумно – изобретательный».

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> В лэ «Гуижимар» Мария говорит: «Le livre Ovide, ou il enseine / Coment chascun s'amur estreine...» («В книге Овидия, где он учит, как каждый может излечиться от любви»). Бесспорно, речь идет о «Лекарстве от любви». Не случайно XII век, время, когда творила Мария, называют «Овидианским возрождением». См. Hermann Braet. "Note sur Marie de France et Ovide (lai de Guigemar, v. 233 – 244)".

корм для вожделенного зла. / Если избудешь ты лень – посрамишь Купидоновы стрелы...» (Пер. М.Л. Гаспарова)<sup>52</sup>.

В строках 27-42 Мария рассказывает историю создания своих лэ. Происхождение и путь заимствования слова «лэ» не совсем ясны. Многие предполагают бретонское происхождение исследователи сравнивают его с древнеирландским «laid» («поэма, стихотворение, метрическое сочинение, песня»)<sup>53</sup>. Считается, что первое его упоминание - это запись на маргиналии рукописи IX века из области Ульстер: «...для меня дрозд поет свое лэ (loîd)»<sup>54</sup>. Согласно этимологическому словарю, «лэ – средневековая поэма; изначально слово обозначало «музыкальные композиции, исполняющиеся жонглерами Великобритании». В XII веке заимствуется из среднеирландского языка и соответствует значению современного ирландского слова «лэ» (laid) – «песня», «поэма» 55. Англо-саксонское слово с тем же корнем - «laic» соответствует готскому «laik», имеющему значение «танец»<sup>56</sup>. Это слово широко представлено и в германских языках (liet, liod, leop, ljoð и пр.) со значением «стих, строфа, песнь». Соотносится с латинским «laus»

Mélange Jeanne Wathelet-Willem. Liège, 1978. P. 21-25; *Damian-Grint Peter*. The New Historians of the Twelfth-century Renaissance: Inventing Vernacular Authority. N.Y., 1999.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> *Овидий*. Собрание сочинений. Т.1. Спб., 1994. С. 208.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> Celtic Culture: a historical encyclopedia / ed. J.Koch. Santa-Barbara, 2006. P. 262; Etymological Dictionary of Proto-Celtic by Ranko Matasović. Leiden; Boston, 2009. P. 246.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Цит. по: *Maillard J*. Evolution et esthétique du lai lyrique des origins à la fin du XIVe siècle. Paris: Publication de l'Institut de Musicologie de l'Université de Paris, 1963. P. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> Bloch Oscar, Wartburg Walter von. Dictionnaire étymologique de la langue française. 7ème éd. P., 1975. P. 358.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Hatzfeld A., Darmesteter A. Dictionnaire général de la langue française du commencement du XVII – e siècle jusqu'a nos jours. T.2. G-Z. P., 1890. P.1369

(«хвала») и «Ійдо» («играть», «танцевать» и др)<sup>57</sup>. Считается, что «сначала англичане дали название лэ музыкальным произведениям, которые исполнялись бретонскими жонглерами»<sup>58</sup>. Позже слово стало жанровой номинацией и в период Высокого Средневековья стало обозначать: 1) «песенную форму средневековой французской поэзии, характерную для труверов и развившуюся из религиозного песнопения», которая в XIII веке начинает сближаться с куртуазной любовной песнью<sup>59</sup>; 2) «один из нарративных куртуазных жанров средневековой словесности»<sup>60</sup>. Можно сказать, что в первом случае в лэ преобладает лирический элемент, тогда как во втором – нарративный. Оба жанра начинают распространяться с XII века. Первый остается популярным вплоть до XIV века, когда приобретает фиксированную форму<sup>61</sup>. Что касается нарративных лэ, то о них пойдет речь далее – в основной части нашей диссертации.

Итак, в Прологе Мария ссылается на некие лэ, которые она слышала и зарифмовала, чтобы они не были преданы забвению. Это были, видимо, небольшие лирико-эпические песни, которые исполняли бретонские (кельтские) жонглеры.

Последний смысловой фрагмент (ст.43-56), который представляется уместным выделить, содержит характерное как для античной, так и для средневековой литературы комплиментарное посвящение влиятельной особе, меценату. Мария, по всей видимости, обращается к английскому

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Etymological Dictionary of Proto-Celtic by Ranko Matasović. Leiden; Boston, 2009. P. 246.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> *Ibid*.

 $<sup>^{59}</sup>$  Подробнее об этой форме см. *Евдокимова Л.В.* Французская поэзия позднего средневековья (XIV- первая треть XV в.). М., 1990. С. 10 и далее.

 $<sup>^{60}</sup>$  Абрамова М. А. Лэ (ле) / Литературная энциклопедия терминов и понятий / под. ред. А.Н. Николюкина. М., 2003. Стб. 432.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> См. о ней, в частности: *Зюмтор Поль*. Опыт построения средневековой поэтики / пер. с фр. И.К. Стаф. Спб., 2003. С. 277. См. также: *Евдокимова Л.В.* Французская поэзия позднего Средневековья. М., 1990.

королю Генриху II Плантагенету, мужу Альеноры Аквитанской, которая была покровительницей многих просвещенных и талантливых людей того времени.

Заканчивая анализ основных тем и идей пролога, попытаемся определить его место в ряду подобных сочинений того времени и их влияние друг на друга. Средневековые латинские поэтики начали появляться лишь с последней трети XII в. («Наука стихотворческая» Матвея Вандомского – ок. 1175 г., «Новая поэтрия» Гальфрида Винсальвского – ок. 1208-1214), поэтому они вряд ли могли оказать влияние на пролог Марии. С уверенностью можно сказать, что ей были доступны ряд античных и позднеантичных трактатов (например, Цицерона, Присциана), в которых были представлены разделы о содержании, о стихе, о стиле; возможно, трактаты христианских писателей (так, Хунт убежден во влиянии на пролог Марии «De doctrina Christiana» Августина). Многие мысли, являющиеся традиционными для античных и средневековых трактатов и прологов, Мария Французская скорее всего позаимствовала из них.

Итак, на пролог безусловное влияние оказали мотивы и образы, пришедшие в Средневековье от античных авторов; однако Мария, творившая уже в другое время, использовала в своем произведении и новые христианские идеи. Здесь она заявляет о себе как об авторе, осознающем свою писательскую задачу и значение своего труда и, как и другие средневековые создатели прологов, устанавливает связь между собой и адресатом, одновременно давая ему первые сведения о предмете и задачах своего сообщения.

#### ГЛАВА І

#### Время истории, время авантюры: Гальфрид, Вас, Мария

Изучение творчества Марии Французской в контексте современной ей литературы на латинском и народных языках, использующей «бретонский материал», позволяет понять, в чем заключался ее общий замысел при составлении сборника лэ, а также указать на некоторые черты его реализации, которые пока еще не привлекали внимания исследователей.

Одним из важнейших слагаемых этого контекста был знаменитый труд Васа, так называемый «Роман о Бруте» <sup>62</sup>, произведение, сочиненное при дворе Генриха II Плантагенета в 1155 году и являющееся переложением не менее знаменитой «Истории королей Британии» <sup>63</sup> Гальфрида Монмутского. Сам Вас называет «Брута» и свой источник то «деяниями бретонцев», les gestes des Bretons (ст. 14859), то «историей»: «так говорит история» (ço dit l'estoire; ст. 1597), «как напоминает история» (si cum l'estoire recorde; ст. 231), «так говорит история деяний» (ço dit l'estoire de la geste; ст. 10360). Заметим, что историей будет называть Вас и свое второе сочинение, «Роман о Роллоне» <sup>64</sup>.

Мы не можем полностью согласиться с А.Д. Михайловым, который писал, что слово «роман», которое Вас использует в последней строке «Брута» («Fist mestre Wace cest romanz»; ст. 14866), «указывало на жанр (не-жеста) и на язык»<sup>65</sup> (не-латинский, а новый, «романский»). Из

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> Под словом «роман» в данном контексте понимается произведение, написанное на романском языке, в отличие от произведений, созданных на латыни.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> В русском переводе *Historia regum Britanniae* получила название «История бриттов»: *Гальфрид Монмутский*. История бриттов. Жизнь Мерлина. М., 1984.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> *Wace*. Le Roman de Rou. Tome I. V.4. P. 3.P., 1971.

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup> *Михайлов А.Д.* Французский рыцарский роман и вопросы типологии жанра в средневековой литературе. М., 1976 (2006). С. 15.

приведенных цитат следует, скорее, что «песни о деяниях» не противопоставлялись «романам», – в данном случае Вас подчеркивает лишь, что переложил латинскую «Историю» Гальфрида на народный, романский, язык, называя свой труд то «жестой», то «историей», то «романом».

Прежде чем обратиться к сравнению трех основных произведений, которые будут интересовать нас в этой главе, — «Истории королей Британии» Гальфрида, «Романа о Бруте» Васа и сборника «Лэ» Марии Французской — представляется необходимым дать краткий экскурс в историю тесно связанных между собой понятий «historia», «argumentum» и «fabula». Определения этих понятий, как мы убедимся далее, оказывало существенное влияние на авторов различных повествовательных произведений XII века и в том числе на их представления об «истории».

### «Inter historiam et argumentum et fabulam»: контуры литературной теории на рубеже XII века

Как известно, в IV веке до нашей эры Аристотель в трактате о поэтике противопоставил историю и поэзию: «Ибо историк и поэт различаются не тем, что один пишет стихами, а другой прозою (ведь и Геродота можно переложить в стихи, но сочинение его все равно останется историей, в стихах ли, в прозе ли), – нет, различаются они тем, что один говорит о том, что было, а другой о том, что могло бы быть. Поэтому поэзия философичнее и серьезнее истории – ибо поэзия больше говорит об общем, история – о единичном (1451b)»<sup>66</sup>. «Поэтика» еще не получила известность к XII веку, однако, отталкиваясь от мысли Аристотеля, противопоставляющей историю и поэзию (литературу, вымысел) по функции (говорить о единичном или об общем), попытаемся понять, с какими нарративными категориями связана «история» в

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> Аристотель. Поэтика. Собрание сочинений. Т.4. М., 1983. С. 655.

латинской средневековой теоретической мысли и как эти категории соотносятся между собой. Не претендуя на исчерпывающее исследование этой темы, остановимся на трех латинских авторах V-XII вв., которые отвечают тем или иным способом на поставленный нами вопрос: Исидор Севильский, Макробий и Вальтер Мап.

Как пишет Б. Гене, уже «классическая риторика различала historia, которая повествует об истинном, argumentum, который рассказывает не правду, а нечто правдоподобное, и *fabula*, – рассказ, который не содержит ни правды, ни правдоподобия» 67. Когда Гене говорит о «классической риторике», он имеет в виду, главным образом, трех латинских авторов: Цицерона с его трактатами «Об ораторе» и «О нахождении», Квинтилиана с его «Наставлением оратору» и анонимного автора «Риторики для Геренния». Все три автора различают три типа повествования в зависимости от степени его истинности и предлагают противопоставить, «как делают и многие другие менее известные авторы, пишущие на ту же тему, три категории: «fabula», «argumentum», «historia». Fabula – это не только вымышленное повествование, но и такое повествование, которое содержит не встречающиеся в действительности нарративные элементы: говорящих животных, превращения человека в растение или животное и пр. Argumentum – также вымышленное повествование, но отличающееся правдоподобием, наконец, *historia* описывает события, которые и в самом деле произошли. Литературные жанры, сформированные под влиянием упомянутых категорий – трагедия или песнь (соотносящееся с *fabula*), argumentum), наконец, историография, комедия (связанная cосновывающаяся на действительных событиях, res gestae» 68. Это противоставление, представляющееся довольно четким в передаче

 $<sup>^{67}</sup>$  Гене Б. История и историческая культура средневекового Запада. М., 2002. С. 22.

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> Sargent-Baur B.N. Veraces historiae aut fallaces fabulae? // Text and intertext in Medieval arthurian literature. New York, 1996. P. 27.

современных исследователей, оказывается более сложным, менее прямолинейным, если обратиться к непосредственному сравнению средневековых авторов и попытаться передать их мысль с наибольшей полнотой, ничего не опуская.

Исидор, имевший на средневековых писателей огромное влияние, уделяет в своих «Этимологиях» немало места противопоставлению и сравнению трех упомянутых видов повествования. В первой книге «Этимологий» («Грамматика», глава XLIV: «О родах истории») он, в частности, пишет: «Также и между историею, рассказом и баснею есть различие. Ведь истории — это то, что на самом деле случилось, рассказы (argumenta) — то, что хоть и не произошло, однако же могло быть, а басни — то, чего не было и быть не могло, ибо они не согласны с природой» Этой последней Исидор посвящает отдельную главу (XL, «О басне»): «Слово басня (fabula) поэты произвели от слова «повествуя» (fando), поскольку басни рассказывают не о том, что произошло, но о том, что создано одной лишь речью» 70.

Продолжая свою мысль, Исидор говорит и о функциях басен: «некоторые басни поэты сочинили ради развлечения, другие – для

<sup>69</sup> Исидор Севильский. Этимологии или Начала в XX книгах. Книги I-III: Семь свободных искусств / изд. подготовил Л.А. Харитонов. СПб., 2006. С. 65. Здесь цитируем перевод Л.А. Харитонова с изменениями. (« Item inter historiam et argumentam et fabulam interesse. Nam historiae sunt res verae quae factae sunt; argumenta sunt quae etsi facta non sunt, fieri tamen possunt; fabulae vero sunt quae nec factae sunt nec fieri possunt, quia contra naturam sunt » (URL.: <a href="http://www.thelatinlibrary.com/isidore/1.shtml">http://www.thelatinlibrary.com/isidore/1.shtml</a> (12/06/2012)). Далее мы даем свой перевод цитат из «Этимологий».

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> Там же. С. 63. (« Fabulas poetae a fando nominaverunt, quia non sunt res factae, sed tantum loquendo fictae » (URL.: <a href="http://www.thelatinlibrary.com/isidore/1.shtml">http://www.thelatinlibrary.com/isidore/1.shtml</a> (12/06/2012)).

объяснения природы вещей, третьи – для изображения людских нравов» Товасни, сочиненные для развлечения, предназначены простым людям (в качестве примера Исидор упоминает здесь комедии Плавта и Теренция, сюжеты которых вымышлены и в этом смысле сближаются с его определением «басни», то есть, вымысла). Басни, созданные для объяснения природы вещей, повествуют о животных и природных явлениях, как существующих, так и не существующих (например, о гиппокентавре – получеловеке и полуконе). Наконец, басни о нравах повествуют о них «так, чтобы посредством некоторого вымышленного рассказа, обладающего однако подлинным смыслом, прийти к некому заключению, ради которого басня и была написана» Товаста посредством написана»

Итак, Исидор идет вслед за классической риторической мыслью, резюмирует ее основные идеи и повторяет ее троичное деление, упоминая «историю», «аргумент» и «басню», вымышленное повествование. Отметим однако, что один из видов басен, сочиненных «для изображения нравов», — вымышленный рассказ, содержащий некий «подлинный смысл», — отчасти сближается с историей, содержащий рассказ о том, что случилось на самом деле (res verae quae factae sunt). Укажем также, что функция басен, сочиненных для развлечения, совпадает с той, которую Жан Бодель, аррасский трувер XII века, считал присущей «бретонским сказаниям»: «Бретонские повести пусты и развлекательны…», в отличие от повестей о Риме, которые «учат нас разумению» и рассказов о

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Там же. (« Fabulas poetae quasdam delectandi causa finxerunt, quasdam ad naturam rerum, nonnullas ad mores hominum interpretati sunt » (URL.: <a href="http://www.thelatinlibrary.com/isidore/1.shtml">http://www.thelatinlibrary.com/isidore/1.shtml</a> (12/06/2012)).

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> Там же. С. 64. («...quod totum utique ad mores fingitur ut ad rem, quae intenditur, ficta quidem narratione, sed veraci significatione veniatur» (<a href="http://www.thelatinlibrary.com/isidore/1.shtml">http://www.thelatinlibrary.com/isidore/1.shtml</a> (12/06/2012)).

Франции, которые «всегда правдивы» $^{73}$ , о чем мы читаем в прологе «Песни о саксонцах».

Макробий, известный и цитируемый на протяжении всего Средневековья латинский автор V века, вносит свой вклад в развитие классической риторической мысли во введении к «Комментарию на сон Сципиона» Труд Макробия был известен Исидору Севильскому, «Этимологии» которого «содержат множество отсылок к «Комментарию», в особенности, третья книга, которую Исидор посвящает астрономии» Мысль Мы попытаемся проследить, что отличает литературную мысль Макробия от мысли Исидора и классической риторической традиции.

В самом начале «Комментария» Макробий оправдывает использование вымысла и, более конкретно, снов в произведениях философов, в частности, Платона. При этом вымысел (Макробий использует здесь ожидаемое слово «fabula»<sup>77</sup>) определяется им следующим образом: «Басни, коих имя открыто заявляет, что они суть вымысел, были изобретены в одном случае, чтобы только доставить

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> Jehan Bodel. Chanson des Saisnes. vv. 6-11. P. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> О классификации вымысла у Макробия, а также о категориях «fabula», «argumentum», и «historia» см. книгу: *Mehtonen P*. Old Concepts and New Poetics. *Historia, Argumentum*, and *Fabula* in the Twelfth-and Early Thirteenth-Century Latin Poetics of Fiction. Helsinki, 1996. Р. 120. О разных видах вымысла, которые обсуждает Макробий, ср. также: *Лукасик В.Ю.* Миф до Ренессанса. Античная мифология во французской поэзии позднего Средневековья. М., 2010. С. 44.

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> *Macrobe*. Commentaire au songe de Scipion. P. LXVII.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> Op.cit

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> Мы не можем согласиться с переводом «fabula» словом «сказка», который предложен М.С. Петровой в статье «Полемика эпикурейцев и платоников о допустимости использования вымысла в философских рассуждениях»: Полемическая культура и структура научного текста в Средние века и раннее Новое время. М., 2012. С.166.

удовольствие слушателям, в другом — чтобы подвигнуть их к более нравственной жизни» 78. Итак, Макробий говорит о двух функциях басни и вымысла; первая — delectare — совпадает с функцией басен, которые Исидор считал предназначенными «для развлечения»; вторая — docere — с функцией басен, изображающих людские нравы. Далее Макробий развивает это положение, одновременно иллюстрируя его примерами: всякий вымысел, цель которого заключается лишь в том, чтобы доставлять удовольствие читателям (totum fabularum genus, quod solas aurium delicias profitetur) — как, например, комедии Менандра, практически все произведения Петрония и некоторые произведения Апулея 79 — не достоин пера философа и не должен присутствовать в философских сочинениях.

Произведения, включающие вымысел, но преследующие цель подвигнуть читателей к более нравственной жизни, в свою очередь, делятся на две группы: «в некоторых баснях повествование (argumentum) полностью вымышлено, и вся сюжетная канва соткана из одного обмана, – как, например, в баснях Эзопа, известных утонченностью вымысла; в других же баснях повествование (argumentum) основано на твердой истине, но сама эта истина предстает в соединении с чем-то придуманным и сочиненным, – в таких случаях говорят не о басне (fabula), но о неком «недостоверном повествовании» (narratio fabulosa)»<sup>80</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Op.cit. P. 6: «Fabulae, quarum nomen indicat falsi professionem, aut tantum conciliandae auribus uoluptatis aut adhortationis quoque in bonam frugem gratia repertae sunt».

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> То обстоятельство, что Апулей обращался к вымыслу, весьма удивляет Макробия.

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> Op.cit. P. 6–7: «In quibusdam enim et argumentum ex ficto locatur et per mendacia ipse relationis ordo contexitur, ut sunt illae Aesopio fabulae elegantia fictionis illustres, at in aliis argumentum quidem fundatur ueri soliditate, sed haec ipsa ueritas per quaedam composita et ficta profertur, et hoc iam uocatur narratio fabulosa, non fabula».

У Макробия встречается, таким образом, то же слово, *argumentum*, которое век спустя будет использовать Исидор, не являющееся здесь однако отдельной нарративной категорией. В то же время он вводит определение нового вида повествования – *narratio fabulosa*<sup>81</sup>. Здесь примерами служат ритуальные орфические и гесиодические мистерии, мистические культы пифагорейцев, посвященные происхождению богов и их деяниям.

В свою очередь, повествования этого последнего типа подразделяются на две подгруппы. Ведь даже если повествование (argumentum) основано на истине, оно может содержать нечто гнусное, отвратительное и непристойное, — например, рассказ об изменах богов или о Сатурне, отсекающем фаллос у своего отца; повествования такого рода философы предпочитают избегать в своих книгах. Бывает, напротив, что в повествовании нет ничего непристойного, речь идет лишь о достойных событиях и лицах; такого рода «недостоверные рассказы» допускается использовать в сочинениях философов<sup>82</sup>.

Таким образом, Макробий предлагает многочленную классификацию родов вымысла, различающихся как степенью удаления от «правды», действительно случившегося, так и по функции и степени благопристойности. В его классификации границы между вымыслом и

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup> В своей статье «Полемика эпикурейцев и платоников о допустимости использования вымысла в философских рассуждениях» М.С. Петрова предлагает переводить словосочетание «narratio fabulosa» словом «сказания», см. в кн.: Полемическая культура и структура научного текста в Средние века и раннее Новое время. М., 2012. С.161.

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup> Op.cit. P.7: «Aut enim contextio narrationis per turpia et indigna numinibus ac monstro similia componitur, ut di adulteri, Saturnus pudenda Caeli patris abscidens et ipse rursus a filioregni potito in uincla coniectus – quod genus totum philosophi nescire malunt; aut sacrarum rerum notio sub pio figmentorum uelamine honestis et tecta rebus et uestita nominibus enuntiatur. Et hoc est solum figmenti genus quod cautio de diuinis rerbus philosophantis admittit».

«правдой» предстают менее четкими, более размытыми, чем у Исидора. В Средние века эта классификация, вне сомнений, служила опорой для авторов, использовавших легендарный или фольклорный материал, поскольку позволяла находить в нем и часть «правды», и моральный смысл.

В XII веке, который получил у медиевистов название «культурного ренессанса» успех «Комментария на сон Сципиона» достигает своего апогея, о чем свидетельствует количество списков и манускриптов, содержащих это произведение» 4. Не случайно Кретьен де Труа цитирует автора «Комментария» в своем первом романе «Эрек и Энида», возможно созданном при дворе Генриха II Плантатенета:

[Et] sor l'autre Erec seoir fist,
Qui fu vestuz d'un drap de moire.
Lisant trovomes en l'estoire
La descriction de la robe,
Si en trai a garant Macrobe
Qui ou descrire mist s'entente,
Que l'en ne die que je mente.
Macrobe m'enseigne a descrivre,
Si con je l'ai trové el livre
L'ovre dou drap et le portrait<sup>85</sup>.

...В дивном одеяньи
Сидел Эрек. Я описанье
Его в истории нашел
И у Макробия прочел,
Кого в свидетели беру я,
Что здесь не путаю, не вру я
И все, что изложить сумею,
Лишь почерпнул в его труде я<sup>86</sup>.

Имя Макробия упоминается Кретьеном де Труа в соседстве со словом «история» и выступает гарантом истинности повествования;

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup> Haskins Ch. H. The Renaissance of the Twelfth Century. Cambridge M.A.; London. 1971.

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup> *Op.cit.* P. LXIX.

<sup>85</sup> Chrétien de Troyes. Romans. P., 1994. vv. 6726 – 6735. P. 275-276.

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> Кретьен де Труа. Эрек и Энида. Клижес / Изд. под. В.Б. Микушевич, А.Д. Михайлов, Н.Я. Рыкова. М., 1980. С. 205.

Кретьен прямо заявляет, что автор «Комментария» научил его искусству описания, «Macrobe m'enseigne a descrive».

Несколько десятилетий спустя Гильом де Лоррис также вспомнит Макробия в прологе к «Роману о Розе» и, подобно Кретьену, сделает его гарантом истинности своего рассказа:

Maintes genz cuident qu'en songe Привыкли сон считать обманом,

N'ait se fable non et mençonge. Покрытым сказочным туманом;

Mais on puet tel songe songier Однако можно видеть сны,

Qui ne sont mie mençongier, Где знаки тайные даны –

Ainz sont après bien aparant. Грядущей жизни откровенья.

Si em puis traire a garant Макробий в том не знал сомненья.

Un auctor qui ot non Macrobes, Он толковал подробно сон,

Qui ne tint pas songes a lobes, Который видел Сципион.

Ançois escrit l'avision А кто считает сны за басни,

Qui avint au roi Scipion. Не уважать меня те властны,

Quiconques cuit ne qui que die Но открывается и мне,

Qu'il est folece et musardie Что тайны видим мы во сне,

De croire que songes aveigne, А не химеры лишь пустые

Qui ce voudra, por fol m'en teigne, И не случайности простые<sup>88</sup>.

Car androit moi ai ge creance

Que songe sont senefiance...<sup>87</sup>

Но вернемся к XII веку и к нашей теме: соотношению истории и других типов повествования. Вальтер Мап (1140 – ок. 1210), придворный Генриха II Плантагенета, еще более затушевывает различия между «историей» и вымыслом. В первой книге<sup>89</sup> своего главного и единственного труда, «О шутках придворных», Мап упоминает две нарративные категории, с которыми мы уже встречались у Исидора и в

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> Guillaume de Lorris et Jean de Meun. Le Roman de la Rose. Vol. 1-16. P. 42.

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup> Гийом де Лоррис, Жан де Мен. Роман о Розе / пер. И.Б. Смирновой. М., 2007. С. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> Гл. XXXI, De secta Valdesiorum.

классической риторике, историю и басню, historia и fabula: «у нас есть истории, продолжающиеся от начала времен до наших дней, мы читаем также и басни» По мнению Вальтера Мапа, мы ценим историю, поскольку находим в ней некий мистический смысл, intellectus misticus, благодаря которому учимся чувству меры и смирению. В качестве примера Вальтер упоминает библейские истории – о Каине, о Содоме и Гоморре, об Иосифе и др. Что касается басен (таких, как сказание об Атридах и Фиесте, Пелопсе и Ликаоне, а также других, схожих с ними), они обладают той же функцией, что и истории, – наставлять: «басни также служат нам поучением» Поэтому, уверяет Вальтер Мап, не следует избегать чтения басен, ведь они имеют общую функцию с историей: «оба вида повествования подчиняются «общему закону и имеют одинаковую цель» 2.

Итак, Вальтер Мап больше не настаивает на непреодолимом различии между историей и басней. Даже если эта разница существует, поскольку история основывается на истине (ueritate nititur), тогда как басня соткана из вымысла (ficta contexit), Вальтер склонен скорее не противопоставлять, а объединять эти две нарративные категории, поскольку цель и функция у них одна — наставлять: «И история, основанная на истине, и басня, что сплетена из вымысла, приносят счастье своим благополучным окончанием, ведь добродетель торжествует и осуждает нечестивцев на горестную смерть, — и та, и другая показывают, сколь отвратителен порок» <sup>93</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup> W. Map. De Nugis Curialium. P. 126 («... historias ab inicio ad nos usque deductas habemus, fabulas eciam legimus»).

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> Op.cit. («fabule nobis eciam commonitorie»).

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup> Op.cit. (« ...unus utrimque narracionum mos et intencio »).

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup> *Op.cit.* (« Nam historia, que ueritate nititur, et fabula, que ficta contexit, et bonos fine florenti beant, ut ametur benignitas, et fedo malos dampnant interitu, uolentes inusiam reddere maliciam »). Интересно отметить, что примерно те же мысли будет высказывать еще один придворный историк Генриха II Плантагенета, Иоанн

Вальтер Мап, как ясно из того, что было сказано выше, проявлял интерес к кельтским сказаниям; к нему не были равнодушны и его современники Гервасий Тильберийский и Гираут де Барри – все эти клирики, проведшие большую или меньшую часть жизни при дворе Генриха II Плантагенета. Как пишет Ж. Дюфурне, именно они «познакомили нормандских завоевателей с кельтской культурой и послужили удивительным примером встречи народной и ученой культур в XII в.» 94.

Порой Марией Французской между ЭТИМИ авторами И обнаруживаются определенные сюжетные и тематические схождения, притом что латинские авторы в целом все же известным образом дистанцируются от языческих сказаний кельтов. Нравственное – дидактическое и христианское – начало более явно проступало в их сочинениях, чем, например, в «Лэ» Марии. Последнее особенно заметно при сопоставлении одного из лэ с трактатом «Urbanus Magnus» 95, написанным латинскими стихами. Этот трактат позволяет предположить, что моральные и этические вопросы – своего рода кодекс поведения воспитанного (иными словами, куртуазного) горожанина – получали актуальность при дворе Генриха II и с разных точек зрения обсуждались писателями.

Сольсберийский. Так, в прологе к его «Металогикону» читаем следующее: «Я не обещаю, что все, написанное здесь, является истинным, пусть оно будет истинным или ложным, я удовольствуюсь тем, что написанное может послужить прославлению добродетели и предложить пример жизни». В «Поликратике» Иоанн развивает эту мысль: «Басни смешаны здесь с серьезными рассказами, а ложь с истиной, чтобы, в конечном счете, все сказанное с достаточным основанием полагалось на высшую истину». (Цит. по: *Aurell M.* La légende du roi Arthur 550 – 1250. Paris, 2007. P. 120).

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup> Dufournet J. Relire le De Nugis Curialium de Gautier Map // Le Moyen Age. XCV (1989). P. 521.

<sup>95 «</sup>Великий учтивец», «Культурный человек».

В трактате «Urbanus Magnus» предположительно созданном придворным Даниэлем Бекклезианским 96, мы находим тот же мотив, что использует Мария в своем лэ о Ланвале: там Гениевра, жена короля Артура, предлагает вассалу, слуге мужа, любовь; рыцарь Ланваль в ответ на это предложение сообщает королеве о своей любви к другой даме, нарушая запрет на разглашение тайны и тем самым теряя свою возлюбленную. Разумеется, здесь речь 0 достаточно идет распространенном мотиве, представленном к тому же широко известной библейской историей об Иосифе и жене Потифара. Однако то обстоятельство, что автор этого трактата и Мария Французская жили в одно и то же время, по-видимому, в одной и той же среде, позволяет непосредственно сблизить их произведения, – в таком случае можно предположить, что эти авторы вступают друг с другом в своего рода диспут на моральную тему. Описывая ту же ситуацию, о которой идет речь в лэ о Ланвале, автор латинского трактата, как и другие клирики, писавшие на латинском языке, занимает значительно более строгую нравственную позицию: он решительно осуждает подобные связи, со всей непримиримостью советуя избегать порочащих страстей:

Si domini coniux in te sua lumina vertat,
Sepius, et turpes in te lasciviat ignes
Te faciens scire tecum se velle coire;
Si referat: « Tibi tota domus, dominusque maritus
Serviet eternum, tu solus eris mea vita,
Cuncta reges, que sunt domini tibi cuncta patescent » [...]
Consule me, genite; que consulo corde

тебя свой взгляд
И ласкает неправедно горящим взором,
Давая понять, что хочет соития с тобой;
Если говорит: "Вся челядь и муж,
господин над нею,
Булут служить тебе вечно, ты один – моя

Если супруга господина часто обращает на

Будут служить тебе вечно, ты один – моя жизнь,

Всем будешь распоряжаться, всё, что

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup> Danielis Becclesiensis. Urbanus Magnus. Dublin, 1939.

seruntur;

Inter dampna duo dampnum minus elige, Спроси меня об этом сын; то, что я тебе

Sanius est tibi consilium simulare dolores, Morbos sollicitos, sane sapienter abire, voluptas<sup>97</sup>.

принадлежит хозяину, станет твоим " –

советую, сеется в сердце [твоем].

Сын, между двух зол, выбирай меньшее; Лучший совет тебе – сказаться больным, Quam te commaculet domine furiosa Призвать на себя болезни, разумнее и мудрее удалиться,

> Нежели допустить, чтобы тебя замарала необузданная страсть госпожи.

В соответствии со своими теоретическими рассуждениями о правде и вымысле, Вальтер Мап склонен, как кажется, более снисходительно относиться к сказаниям бретонцев; порой он просто пересказывает их, не вынося никакого суждения. Тем не менее иногда и его позиция кажется более скептической. Так, в рассказе о «Короле Герле» («De Herla rege»), Мап сообщает, что Герла, «король древнейших бретонцев» 98, был подменен карликом. Отметим, во-первых, что Вальтер Мап, как и Мария Французская в эпилоге лэ об Элидюке, дает бретонцам определение «древние» («ancien» у Марии; «antiquissimorum», в превосходной степени, у Вальтера); во-вторых, если верить рукописи S, сохранившей девять из двенадцати лэ Марии, Эквитан (главный герой одноименного лэ) был «господином карликов»: « D'Aquitan qui molt fu cortois, / Sire des Nains, justise et rois...» (S, fol. 44a)<sup>99</sup>, – оба автора транслируют, таким образом, сходные сюжеты, причем в данном случае Мап не высказывает ни малейшего к ним недоверия.

В рассказе «О Николае Пипе, морском человеке» («De Nicholao Pipe homine equoreo») Мап замечает, что бретонцы живут в малой Бретани, «In

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> Danielis Becclesiensis. Op.cit. Vol. 1896-1917. P. 64.

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup> *Map. W.* De Nugis Curialium. P. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup> Le Texte Médiéval. De la variante à la recréation. P. 2012. P. 138-139.

Britania minori» <sup>100</sup> – это место действия и страна, упоминающаяся в таких лэ Марии, как «Гижмар» (v. 315) и «Элидюк» (v. 30)

Однако в рассказе «О мальчике Эудоне, обманутом дьяволом» («De Eudone puero a demone decepto» («Шутки придворных», глава 4) Вальтер уже более скептичен: он очевидным образом высмеивает легковерных людей, которые боятся оленей так же, как и воров:

« Hec ait et infremuit, totoque stupidus hesit horrore. Nec mirum ; horrent enim, ut aiunt, quibus de nocte proximi sunt fures aut cerue. De cerue, nescio rationem, sed fures horripilacionem non faciunt, sed qui cum eis comitantur demones <sup>102</sup>».

Он сказал это и заревел, и замер, остолбенев от полного ужаса. И не удивительно: ведь воры и олени, как говорится, пугают «тех, кто ближе к ночи» [запоздалых путников]. Олени – уж не знаю по какой причине, а ужас внушают воры не сами по себе, а демоны, что им сопутствуют.

Мап здесь явно иронизирует над сказаниями кельтов-язычников, противопоставляя их ложные и надуманные страхи тому, чего по истине следует бояться, согласно христианской вере. В этом отношении он противостоит Марии Французской, у которой олень сохраняет свои сказочные, восходящие к кельтской мифологии, функции (лэ «Гижмар»).

Пересказывает бретонские сказания и Гервасий Тильберийский (ок. 1155–1234), — однако он выносит им, пусть и имплицитно, нравственную и христианскую оценку. В его латинском трактате «Императорские досуги» («Otia imperialia») можно найти «часто довольно забавные указания, относящиеся к кельтским легендам и к артуровскому циклу. Гервасий, например, иронически сообщает, что лесники в его

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup> W. Map. De Nugis Curialium. P. 370.

 $<sup>^{101}</sup>$  Пример взят из курса лекций Жана-Ива Тийетта, прочитанного им в Университете Женевы в 2007-2008 уч.гг.

<sup>&</sup>lt;sup>102</sup> W. Map. De Nugis Curialium. P. 318.

стране в дни грома и бури думают, будто это король Артур скачет со своей дьявольской свитой охотников и трубит в рог. В другом месте он заявляет, что король Артур на самом деле не умер, но находится в пещере, расположенной на склоне Этны, — там его видел-де конюх эпископа из Катании» 103. На склоне Этны, как считали в Средние века, был расположен спуск в ад, — туда и помещает Гервасий язычника Артура внося, таким образом, в легенду о нем христианскую оценку.

\*\*\*

Итак, латинские авторы середины XII века, жившие при дворе Генриха II, не без любопытства относились к кельтским сказаниям и фольклору; в этом отношении их интересы были близки к тем, что отразились в «Лэ» Марии Французской; при всем различии между Марией, с одно стороны, и упомянутыми латинскими писателями, с другой, очевидно, что они принадлежат к одному и тому же культурному и интеллектуальному кругу.

\*\*\*

Подведем предварительные итоги. Нечеткость разграничения «правды» и вымысла, частичное или полное совпадение их функций, а также возможность объединить их в одном и том же произведении оказались значимыми для самых разных писателей, речь о которых шла в этой главе, — для Вальтера Мапа и, как мы убедимся далее, для Гальфрида Монмутского, Васа и Марии Французской. Однако доля вымышленных и «правдивых» элементов, а также характер их соединения были различными у каждого автора.

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup> Dictionnaire des lettres française. P., 1992. P. 517–518.

## Вымысел в средневековой историографии: Гальфрид и Вас

В начале артуровской литературы, литературы, основанной на был Гальфрид Монмутский «бретонском материале», (Galfridus Monemutensis), галло-нормандский клирик, который создал в Англии, около 1138 года, во время правления Генриха I, историю королей Британии, «Historia Regum Britanniae», «хронику, написанную латинской прозой, которая ОТ современных ей отличалась хроник оригинальностью концепции, так и важностью ee последующей рецепции» 104. Эта хроника, по словам современных историков, «заложила основы псевдоисторической традиции, связанной c«бриттским» периодом истории острова» 105, и «сохранила заметное влияние вплоть до раннего Нового времени» 106. «Историю королей Британии» Гальфрид начинал с появления на острове Брута, короля-эпонима, прибывшего на Альбион после падения Трои, а заканчивал Кадвалладром, почившим в год 689 по Рождеству Христову. Как пишет А.Д. Михайлов, это была первая дошедшая до нас развернутая попытка сведения воедино «существующих легенд и конструирования на их основе биографии героя» $^{107}$ , – короля Артура.

«История королей Британии» дошла до нас в более чем 200 манускриптах XII-XV вв. 108, подарила английским королям прославленных троянских предков и вписала историю бретонской нации в

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup> La geste du roi Arthur. P.7.

 $<sup>^{105}</sup>$  Мереминский С.Г. Формирование английской исторической традиции во 2-й пол. XI — 1-й пол. XII вв.: автореферат диссертации на соискание ученой степени кандидата исторических наук. М., 2006. С. 10-11.

<sup>&</sup>lt;sup>106</sup> Там же.

 $<sup>^{107}</sup>$  *Михайлов А.Д.* Средневековые легенды и западноевропейские литературы. М. 2006. С. 48.

 $<sup>^{108}</sup>$  56 манускриптов датируются XII в.

историю античного мира<sup>109</sup>. Вообще говоря, попытки «продления» местной истории в «доавгустинову» эпоху начинают предприниматься в Англии и до Гальфрида, с самого начала XII в., что приводит к увеличению интереса к истории «кельтских» церквей и кельтских святых. В контексте этого движения была воспринята и «История королей Британии» Гальфрида Монмутского, который попытался создать принципиально новую версию «церковной» истории острова, в центре которой находилась «бриттская» церковь. Однако его концепция в целом, в отличие от отдельных элементов, не была принята в английском историописании»<sup>110</sup>.

Самый известный критик Гальфрида, — его младший современник «английский» историк Уильям Ньюбургский, посвящает, в конце XII века, несколько едких строк пролога своей хроники *Historia regum Anglicarum* «Истории королей Британии» и ее сочинителю. Подход Уильяма к созданию нортумбрийской «модели» английской истории можно назвать «научным» и «критическим». В начале своего труда он также вспоминает Беду и Гильду, славных историков, честность и правдивость которых «вполне доказана» 111, однако сетует на то, что «в наше время появился некий автор, ради заглаживания позора бриттов насочинявший о них смехотворных вымыслов 112 и в бесстыдной лживости вознесший их гораздо выше доблестных македонян и римлян» 113. Следующий фрагмент, благодаря которому мы узнаем, как понимает историю Уильям

<sup>&</sup>lt;sup>109</sup> La geste du roi Arthur. P. 8.

 $<sup>^{110}</sup>$  Мереминский С.Г. Формирование английской исторической традиции во 2-й пол. XI — 1-й пол. XII вв.: автореферат диссертации на соискание ученой степени кандидата исторических наук. М. 2006. С. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup> *Уильям Ньюбургский*. Пролог к хронике «Historia regum Anglicarum» (вступ. ст., пер. с лат. яз., коммент. И.Ф. Афанасьева) // Средние века. 2010. Вып. 71. С. 111.

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup> Ridicula figmenta.

<sup>&</sup>lt;sup>113</sup> *Уильям Ньюбургский*. Пролог к хронике «Historia regum Anglicarum» (вступ. ст., пер. с лат. яз., коммент. И.Ф. Афанасьева) // Средние века. 2010. Вып. 71. С. 111.

Ньюбургский, также содержит замечания автора о том, что Гальфриду было дано прозвище «Артур», «ибо рассказы об Артуре, частично собранные им среди древних преданий бриттов, частично придуманные им самим, скрасил латинским языком, дабы им можно было приписать благородное имя истории» 114. Итак, под историей Уильям понимает правдивое повествование на латинском языке и противопоставляет пустые вымыслы (fabularum vanitatem) истинной истории, следуя в этом за античной риторической традицией, о которой мы упоминали выше: «Всякий, кто хоть немного знаком с древней историей, решив почитать книгу, которую Гальфрид называет «Историей бриттов» 115, не усомнится, что все в ней – бесстыжая и дерзкая ложь. Ибо только тот, кто не изучал истинную историю, безразлично допускает пустые вымыслы» $^{116}$ . На вопрос о том, зачем Гальфрид сочинял и выдумывал, Уильям предлагает два ответа: «... либо из необузданного желания лгать, либо для того, чтобы угодить бриттам, большинство из которых, говорят, настолько глупы, что до сих пор ждут пришествия Артура и слышать не хотят о его смерти» 117. Сказать об этой вере бриттов нам еще предоставится сейчас. возможность: отметим что ниже Уильям Ньюбургский резюмирует содержание книги Гальфрида, разбивая и осмеивая все лживые рассказы историка бриттов. Особое внимание «английский» историк уделяет истории короля Артура: «После смерти Утерпендрагона ему якобы наследовал в королевстве Британии его сын Артур, четвертый после Вортигерна, подобно тому, как наш Беда указывает, Этельберт покровитель Августина был четвертым правителем королевства англичан после Хенгиста. Таким образом, правление Артура и приход Августина в Британию должны были бы совпасть по времени.

<sup>114</sup> Там же.

<sup>&</sup>lt;sup>115</sup> Britonum historia (в винительном падеже).

<sup>&</sup>lt;sup>116</sup> Там же. С. 112.

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup> Там же. С. 113.

Даже слепой по здравом размышлении увидит, насколько подлинная историческая истина опровергает хитросплетения лжи» <sup>118</sup>.

Упоминая описание придворного праздника, о котором мы скажем ниже в другой связи, Уильям уличает Гальфрида Монмутского в еще одной исторической ошибке: «Затем Гальфрид с триумфом возвращает Артура в Британию, где он с подвластными ему королями и князьями устраивает славный праздник, котором присутствуют на архиепископа бриттов, а именно – Лондона, Карлиона и Йорка, – только, вот, у бриттов никогда не было ни одного архиепископа» 119. Следующий аргумент – апелляция к многочисленным историкам, которые ни разу не упомянули короля Артура в своих сочинениях: «... каким образом древние историографы, для которых важнейшей заботой было не упустить ничего достопамятного и которые, как мы знаем, сохраняли памяти даже незначительное, могли обойти молчанием несравненного мужа и его невообразимые деяния? Почему, спрашиваю, умолчали они о правителе Британии Артуре, превзошедшем Александра Великого, и его деяниях...?» 120. Отметим, что еще один читатель Гальфрида, современный ему историк Жирауд де Барри (Giraud de Barri, ок.1145-1223), объясняет, почему, скажем, Гильда ни словом не обмолвился о короле Артуре: после того, как Артур убил брата Гильды, святой был так разъярен, что бросил в море все прекрасные книги, в которых говорилось о славных подвигах короля» 121. Однако там же Жирауд упоминает «нашего знаменитого, famosus, чтобы не сказать вымышленного, fabulosus, Артура» 122, делая, таким образом, короля персонажем басен и сказок, – тем самым относя к выдумкам и «Историю»

<sup>&</sup>lt;sup>118</sup> Там же.

<sup>&</sup>lt;sup>119</sup> Там же. С. 114.

<sup>&</sup>lt;sup>120</sup> Там же. С. 115.

<sup>&</sup>lt;sup>121</sup> Aurell M. La légende du roi Arthur 550 – 1250. P., 2007. P. 122.

<sup>&</sup>lt;sup>122</sup> Op. cit.

Гальфрида и отождествляя ее с «historia fabulosa», «недостоверной историей» 123 — новой, гибридной повествовательной категорией, которая явно отсылает к *narratio fabulosa* («недостоверному повествованию») Макробия; последнее, напомним, содержит ядро истины, сокрытое под вымыслом повествовательной ткани.

Еще одна причина описания Гальфридом славных подвигов и деяний Артура, по мнению Уильяма Ньюбургского, — страх перед бриттами: «И из-за страха перед бриттами он не осмелился сказать, что Артур умер, и глупые бритты действительно до сих пор ждут его прихода» 124.

В самом начале книги Гальфрида мы узнаем следующее: «Архидиакон Оксенфордский Вальтер, муж отменно сведущий в искусстве красноречия и в иноземной *истории*, предложил мне некую весьма древнюю книгу на языке бриттов, в которой без каких-либо пробелов и по порядку, в прекрасном изложении рассказывалось о правлении всех наших властителей начиная с Брута, первого короля бритов, и кончая Кадвалладром, сыном Кадваллона» 125. Итак, муж, сведущий в иноземных сказаниях, предлагает Гальфриду некую древнюю книгу, в существовании которой мы не можем быть уверены, но которая, если верить Гальфриду, повествовала о череде королей, правящих Британией. Как уже говорилось, ссылаясь на Гильдаса и Беду, которые-де ничего не писали о древних королях этой страны, Гальфрид решает заполнить лакуну и посвящает добрую часть своей «Истории» рассказу о

<sup>&</sup>lt;sup>123</sup> Op. cit.

<sup>&</sup>lt;sup>124</sup> *Уильям Ньюбургский*. Пролог к хронике «Historia regum Anglicarum» (вступ. ст., пер. с лат. яз., коммент. И.Ф. Афанасьева) // Средние века. 2010. Вып. 71. С. 115.

<sup>125</sup> Гальфрид Монмутский. История бриттов. Жизнь Мерлина. М., 1984. С. 5. (Geoffrey of Monmouth, p. 5: «Walter Oxenefordensis archidiaconus, uir in oratoria arte atque in exoticis hystoriis eruditus, quendam Britannici sermonis librum uetustissimum qui a Bruto primo rege Britonum usque ad Cadualadrum filium Caduallonis actus omnium continue et ex ordine perpulcris orationibus proponebat»).

рождении и подвигах славного короля Артура, победителя саксов и угрозы для римлян, обращаясь к якобы обнаруженной книге.

Популярность Гальфрида И его последующая рецепция обуславливались тем, что «долгое время англо-нормандские авторы располагали о далеком прошлом страны лишь информацией, сообщаемой в сочинениях некоторых античных историков, Беды... Ситуация резко изменилась с опубликованием «Истории королей Британии» Гальфрида Монмутского. Это сочинение ввело в оборот массу абсолютно новой информации о ранней истории «королевства бриттов», не поддававшейся проверке со стороны других авторитетов. Кроме того, Гальфрид подверг ревизии многие аспекты исторической традиции, и английской, и валлийской, касающиеся истории Британии в составе Римской империи, а Тем англосаксонского завоевания. также самым, стремился подчеркнуть превосходство бриттов над другими народами в военной, политической и моральной сферах. В частности, одним из признаков отсталости англосаксов для него было даже существование у них политической раздробленности. Напротив, большинсво других англонормандских авторов рассматривало существование нескольких англокоролевств ранний период особенность саксонских В как ИХ политического строя, совсем не обязательно свидетельствовавшую о его несовершенстве» 126.

Итак, вооружившись древними сказаниями, услышанными от Вальтера Оксфордского, о чем Гальфрид еще раз скажет, завершая последнюю, одиннадцатую книгу<sup>127</sup>, он пишет свою *Историю*, и эта

 $<sup>^{126}</sup>$  *Мереминский С.Г.* Формирование английской исторической традиции во 2-й пол. XI — 1-й пол. XII вв.: автореферат диссертации на соискание ученой степени кандидата исторических наук. М., 2006. С. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>127</sup> « Ne hoc quiedem, consul auguste, Galfridus Monemutensis tacebit, sed ut in praefato Britannico sermone inuenit et a Waltero Oxenefordensi, in multis *historiis* peritissimo uiro, audiuit... ». В русском пер. замечание Гальфрида о Вальтере как

история претендует на то, чтобы быть истинной: «...я настоятельно советую умолчать о бриттских королях, ибо они (речь идет о современных Гальфриду историках Карадоке Ланкарванском, Уильяме Мальмсберийском и Генрихе Хантингдонском, - Н.Д.) не располагают той книгой на языке бриттов, которая, будучи привезена из армориканской Британии архидиаконом Оксенфордским Вальтером, *правдиво* сообщает *историю* их и которую, чтя память названных в ней властителей, я постарался перевести на латинский язык»<sup>128</sup>.

Таким образом, автор первого текста, дающего начало артуровской литературе, представляет его как перевод на латынь некой правдивой истории, написанной на языке бриттов. На его «историографическую претензию» работают и стилистические особенности текста, отдающие предпочтение рассказу перед погодными записями и анналами, и следование правилам латинской риторики, длинный пролог-И посвящение, и входящее в пролог заявление о намерении написать «историю королей Британии» и, наконец, название произведения, которое мы узнаем из последних строк «Жизни Мерлина», еще одного труда Гальфрида Монмутского: «Ваших вождей воспевал и оставил книжку, что ныне // Славится в мире во всем под названьем «Деянья бритонов» 129.

Несмотря на историографические притязания, присутствовавшие в прологе и вступительных главах книги Гальфрида, в самом ее тексте строгость и сдержанность исторического начала тесно переплетается с

знатоке историй опущено, см.: *Гальфрид Монмутский*. История бриттов. Жизнь Мерлина. М., 1984. С. 122.

<sup>&</sup>lt;sup>128</sup> Гальфрид Монмутский. История бриттов. Жизнь Мерлина. М. 1984. С. 137. (Geoffrey of Monmouth, p. 281: « ... quos de regibus Britonum Britonum tacere iubeo, cum non habeant librum illum Britannici sermonis quem Walterus Oxenefordensis archidiaconus ex Britannia aduexit, quem de *historia* eorum *ueraciter* editum in honore praedictorum principum hoc modo in Latinum sermonem transferre curaui »).

 $<sup>^{129}</sup>$  Гальфрид Монмутский. История бриттов. Жизнь Мерлина. М., 1984. С. 170.

литературностью 130. Как писал А.Д. Михайлов, Гальфрид «был довольно своеобразным» историком. «Рассказывая об исторических судьбах кельтов, он многое сочинил, придумал, нафантазировал. Важно, какие источники он использовал, на какую традицию ориентировался, но еще важнее, что он стремился решить не только политические и исторические задачи, но и задачи художественные» 131, пусть последнее ему удавалось не так хорошо, как хотелось бы, и пусть многие современные историки будут считать, что труд Гальфрида лишен «изящной поэтической формы» 132. «История бриттов» даже как занимательное чтение обладало существенным преимуществом перед рыцарским романом, поскольку читателю предоставлялась возможность поверить, что все, о чем он читает, происходило на самом деле» <sup>133</sup>. Итак, заключает А.Д. Михайлов, «Гальфрид не создал историографической традиции [...], он был прежде всего писателем. Поэтому его выдумки и баснословия обогатили прежде всего литературу, а книга его по праву заняла заметное место среди других литературных памятников Средневековья» <sup>134</sup>.

Тем не менее некоторые эпизоды этого сочинения явно выдержаны в довольно сухом и строгом стиле, – который, быть может, должен был свидетельствовать о правдивости того, о чем повествует автор. К таким эпизодам относится рассказ о зачатии короля Артура. Он имеет, разумеется, фольклорную основу: напоминает о зачатии Александра

<sup>&</sup>lt;sup>130</sup> О стиле истории Гальфрида Монмутского в сравнении с другими средневековыми историографиями см. статью: *Tillette J.-Y. Opus oratorium*. L'écriture de l'histoire et l'exigence littéraire dans le Moyen Age latin // L'oeuvre littéraire du Moyen Age aux yeux de l'historien et du philologue, éd. L. Evdokimova et V. Smirnova, P., à paraître.

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup> Гальфрид Монмутский. История бриттов. Жизнь Мерлина. М., 1984. С. 204.

<sup>&</sup>lt;sup>132</sup> *Калмыкова Е.В.* Образы войны в исторических представлениях англичан позднего Средневековья. М., 2010. С. 400.

<sup>&</sup>lt;sup>133</sup> Там же.

 $<sup>^{134}</sup>$  Гальфрид Монмутский. История бриттов. Жизнь Мерлина. М.,1984. С. 227.

Великого последним правителем Египта фараоном Нектанебом<sup>135</sup> (сравнение Артура с Александром, пусть и имплицитно, присутствует в книге Гальфрида), и о чудесном зачатии не менее славного Геракла Зевсом, принявшим облик Амфитриона, мужа Алкмены; подобные рассказы знает и кельтская фольклорная традиция<sup>136</sup>.

Однако фольклорный в своей основе рассказ изложен сухо и лаконично, без каких-либо живописных деталей. Показательно, в частности, что он весьма краток. В современном издании «Истории бриттов» (с момента, когда Утерпендрагон, будущий отец Артура, видит Ингерну, до момента, когда она становится его женой и у них рождается двое детей, Артур и Анна) он занимает около восьмидесяти строк (§137-138)<sup>137</sup>. Физическую красоту Ингерны Гальфрид характеризует одной фразой, правда, с превосходной степенью: она «своей красотой затмевала всех женщин Британии» <sup>138</sup>. Описание вспыхнувшего чувства короля тоже довольно лаконично и конкретно, еще лишено куртуазной лексики: «Когда король увидел ее между другими женщинами, он сразу возгорелся такой страстью к ней, что, позабыв об остальных, все свое внимание одной $^{139}$ . Мерлин, советчик отдал ee помощник короля Утерпендрагона, благодаря волшебным травам короля наделяет внешностью мужа Ингерны, и он благополучно проводит с любимой женщиной ночь, во время которой и был зачат Артур. Этот рассказ у Гальфрида лишен диалогов между персонажами, его стиль – стиль

<sup>&</sup>lt;sup>135</sup> *Aurell M.* La légende du roi Arthur 550 – 1250. P., 2007. P. 119.

<sup>&</sup>lt;sup>136</sup> Подробнее об этом см.: *Aurell M.* La légende du roi Arthur 550 – 1250. P., 2007. P. 132-133.

<sup>&</sup>lt;sup>137</sup> Geoffrey of Monmouth. Op.cit. P. 182-184.

<sup>&</sup>lt;sup>138</sup> Гальфрид Монмутский. История бриттов. Жизнь Мерлина. М., 1984. С. 92. (Geoffrey of Monmouth. P. 185: « cuius pulcritudo mulieres tocius Britanniae superabat »).

<sup>&</sup>lt;sup>139</sup> Гальфрид Монмутский. История бриттов. Жизнь Мерлина. М., 1984. С. 92. (Geoffrey of Monmouth. P. 185: « Cumque inter alias inspexisset eam rex, subito incaluit amore illius ita ut postpositis ceteris totam intentionem suam circa eam uerteret »).

хрониста, сухого и беспристрастного рассказа о деяниях, которые совершаются, чтобы Артур появился на свет: «Именно в эту ночь зачала она прославленного Артура, который, чтобы прославиться, свершил деяния редкостной доблести» <sup>140</sup>.

В столь же строгом и лаконичном стиле Гальфрид заканчивает и историю короля Артура: «Но смертельную рану получил и сам прославленный король Артур, который, будучи переправлен для лечения на остров Аваллона, оставил после себя корону Британии Константину, своему родичу и сыну наместика Корнубии Кадора. Случилось же это в пятьсот сорок втором году от воплощения господа» 141.

Пройдет менее двадцати лет и в 1155 году у нашего текста появится вольный перевод. Его автором станет историограф Генриха II Плантагенета и старший современник Марии Французской – Вас (Wace). Свой роман, насчитывющий пятнадцать тысяч стихов, Вас, по преданию, посвятит Альеноре Аквитанской, жене Генриха II<sup>142</sup>. По словам А.Д. Михайлова, «первые романы были либо стихотворными переделками на французском языке книги Монмута (напомним, что первые Плантагенеты и по языку, и по культуре, и по пристрастиям были французами), либо парафразами поэм Вергилия, Стация или латинских перелагателей Гомера. Все эти переводы и переделки можно было бы

<sup>&</sup>lt;sup>140</sup> Гальфрид Монмутский. История бриттов. Жизнь Мерлина. М., 1984. С. 94. (Geoffrey of Monmouth. P. 187: «Concepit quoque eadem nocte celeberrimum uirum illum Arturum, qui postmodum ut celebris foret mira probitate promeruit»).

<sup>&</sup>lt;sup>141</sup> Гальфрид Монмутский. История бриттов. Жизнь Мерлина. М., 1984. С. 124. (Geoffrey of Monmouth, p. 253: «Sed et inclitus ille rex Arturus letaliter uulneratus est; qui illinc ad sananda uulnera sua in insulam Auallonis euectus Constantino cognato suo et filio Cadoris ducis Cornubiae diadema Britanniae concessit anno ab incarnatione Domini .dxlii.. »).

<sup>&</sup>lt;sup>142</sup> Об этом нам сообщает средневековый переводчик «Брута» на английский язык, Лейемон (Layamon). См.: Le Roman de Brut de Wace // Publié par Ivor Arnold. P.: Société des anciens textes français, MCMXXXVIII. P. LXXVIII.

назвать «историческими романами», хотя чувство историзма в них отсутствовало» 143. Лишенный чувства историзма, один из первых романов, как и история Гальфрида Монмутского, не был лишен претензии на историческую достоверность и истинность повествования. «Роман о Бруте», играл роль «прототекста» 144, — это было «первое сочинение на французском языке, в какой-то степени посвященное артуровской легенде, которая начала распространяться благодаря «Истории» Гальфрида Монмутского» 145. Вас, следуя за «Историей» Гальфрида, настаивает на неразрывной связи классического античного мира и мира древних бретонцев, древней Трои с новой Троей, *Troie Nove* – будущим Лондоном. Таким образом, труд Васа вписывается, вместе с «Историей бриттов» Гальфрида и двумя современными ему романами, «Романом об Энее» и «Романом о Трое» Бенуа де Сент-Мора, творившего, как и Вас, при дворе Генриха II Плантагенета и сменившего автора «Брута» на историографа, должности королевского ⟨⟨B новую современную перспективу, в соответствии с которой франкоязычный мир XII века наследует культуру и политическую власть греко-римского мира, переместившегося с востока на запад» 146, о чем будет говорить и Кретьен де Труа в знаменитом фрагменте из пролога к своему «Клижесу»:

Ce nos ont nostre livre aprisНам книги древние порукой:Que Grece ot de chevalerieОбязаны своей наукойLe premier los et de clergie,Мы Греции, сомнений нет;

Le premier los et de clergie, Мы Греции, сомнений нет;

Puis vint chevalerie a Rome Оттуда воссиял нам свет.

Et de la clergie la somme, Велит признать нам справедливость

 $<sup>^{143}</sup>$  *Михайлов А.Д.* Роман и повесть высокого средневековья // До Франсуа Вийона, до Марселя Пруста. Т.ІІІ. М. 2011. С. 59.

<sup>&</sup>lt;sup>144</sup> Boutet D. Charlemagne et Arthur ou le roi imaginaire. P., 1992. P. 9.

Dictionnaire des lettres françaises. Le Moyen Âge. Ouvrage preparé par Robert Bossuat, Louis Pichard et Guy Raynaud de Lage. P., 1992 (1964). P. 1498.

<sup>&</sup>lt;sup>146</sup> La geste du roi Arthur. P. 8.

Oui or est en France venue<sup>147</sup>.

За ней ученость и учтивость, Которые воспринял Рим И был весьма привержен к ним. В своем благом соединенье Они нашли распространенье У нас во Франции теперь <sup>148</sup>.

Такая перспектива  $translatio\ imperii\ et\ studii\ должна$  была подтвердить, что предками королей анжуйской династии были троянцы $^{149}$ .

У Васа эпизод зачатия Артура разрастается, обогощается новыми подробностями. Скажем для начала, что он посвятит этому эпизоду 264 стиха<sup>150</sup>. Он сохраняет превосходную характеристику Ижерны: «не было краше ее во всем королевстве», n'en ot plus bele en tut le regne (v. 24), но добавляет к ним, однако, еще два стиха, которые впоследствии очень часто будут характеризовать женщин в куртуазной литератруе XII-XIV вв: «была вежественна, красива, разумна // и из благородного рода», сигте este este e bele e sage, / e si este t de grant parage (vv. 25-26). Еще одна деталь или, точнее, мотив, которым мы обязаны Васу, ибо его нет у Гальфрида Монмутского, и который также будет путешествовать по средневековым литературам, — это мотив вспыхнувшей любви героя к

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup> Chrétien de Troyes. Romans. P., 1994. vv. 30 – 35. P. 291–292.

<sup>&</sup>lt;sup>148</sup> Кретьен де Труа. Эрек и Энида. Клижес. М., 1980. С. 213.

<sup>&</sup>lt;sup>149</sup> См. *Curtius E.R.*, La littérature européenne et le Moyen Age latin / trad. de l'allemagne par Jean Bréjoux. P., 1991 (1956). P. 598–599; *Boutet D*. Histoire de la littérature française du Moyen Age. P.: Honoré Champion, 2003. P. 42; *Boutet D*. Charlemagne et Arthur ou le roi imaginaire. P.: Champion, 1992. P. 440–446. Отметим, также, что существует миф о троянском происхождении и французской династии. Фредегер в своей «Книге истории франков» (*Liber Historiae Francorum*), написанной около 660 года, был первым, кто возвел франков к троянцам, поскольку их прародитель Франсион, основатель Парижа, был троянским князем и кузеном Энея.

<sup>&</sup>lt;sup>150</sup> La geste du roi Arthur. P. 29–43.

женщине, которую он ни разу не видел, но о красоте которой узнал по слухам:

Li reis en ot ої parler, Король слышал о ней,

e mult l'aveit oï löer; Слышал все те похвалы, которые ей

ainz que nul semblant en feïst, воздавали;

veire asez ainz qu'il la veïst, Такая хвала шла о женщине,

l'ot il cuveitie e amee, Что еще до того, как проявить к ней

kar merveilles esteit loee. (vv. 27-32) малейший признак интереса

И даже до того, как ее увидеть,

Король возжелал ее и почувствовал к ней

любовь.

Эта цитата, на наш взгляд, свидетельствует, что мотив любви, внушенной рассказами, который у Гальфрида отсутствует, не дает нам права говорить о том, что любовное чувство поразило отца Артура, «подобно солнечному удару» 151, как писал об этом А.Д. Михайлов.

Отметим, прежде чем вернуться к сравнению Гальфрида и Васа, что данный мотив позаимствует у Васа Мария Французская, описывая вспыхнувшую любовь короля Эквитана к жене своего вассала, о которой тот узнал лишь по слухам:

El reialme n'aveit sa per. Она не имела равных в королевстве.

Li reisl'oï sovent loër. Король часто слышал похвалы в ее адрес,

Soventes feiz la salua; Посылал ей приветы и подарки.

de ses aveirs li enveia. Уже до того, как ее увидел,

Senz veüe la conveita... (vv. 41-45). Начал ее желать...

 $^{151}$  *Михайлов А.Д.* Французский рыцарский роман и вопросы типологии жанра в средневековой литературе. М., 2006. С. 39.

Все, кто читал «Брута», сходятся во вмнении, что Вас — «скорее романист, чем историк» <sup>152</sup>. Текст «Брута» более риторичен, чем его латинский оригинал, причем восьмисложный стих, которым пишет Вас, органически сочетается с использованием многих риторических приемов и известной живописностью; так, добиваясь ритмических эффектов, Вас то и дело использует повторы, перечисления и анафору: «пьет ли он, ест ли он, // говорит ли он, молчит ли он» («se il manjot, se il beveit, / se il parlot, se il taiseit», vv. 35-36) или:

Vit les valees, vit les plainnes, Видит равнины и долины,

 $[\ldots],$ 

Vit les eues, vit les rivages, Видит озера и реки,

Vit les champs, vit les praeries, Видит поля, видит луга,

Vit les porz, vit les pescheries, Видит гавани, видит рыбные заводи,

Vit sun pople multepleier, Видит, как множится его народ,

Vit les terres bien guaainier... Видит ухоженные земли...

(vv. 1210-1216)

Сходные риторические пассажи мы будем встречать и далее, на протяжении всего текста, например:

Ne puis aler, ne puis venir, Я не могу ни ходить, ни ездить,

ne puis lever, ne puis culchier, Ни бодрствовать, ни спать,

ne puis beivre, ne puis mangier... Ни пить, ни есть...

(vv. 109-112)

Сравнение других эпизодов из «Истории» Гальфрида и романа Васа дает сходные результаты: рассказ Васа во многих случаях богаче, он более расцвечен и, можно сказать, еще дальше удаляется от строгого

<sup>&</sup>lt;sup>152</sup> Wace. Le Roman de Brut / éd. I. Arnold. T. I. P., 1938. P. LXXXVII.

исторического повествования, чем его латинский оригинал. Так, там, где Гальфрид довольствуется одной фразой, описывая город-крепость Тинтаголь<sup>153</sup> («... он (муж Ингерны, - Н.Д.) отослал ее в город Тинтаголь, расположенный на берегу моря, так как считал его наиболее надежным убежищем»<sup>154</sup>), Вас предлагает читателю целую картину:

Тинтажель очень хорошо защищен, n'esteit par nul engin pernable; Ни одна машина не может его разрушить. de faleise est clos e de mer; Замок защищен скалами и морем. ki sul la porte puet guarder, Достаточно охранять вход в крепость, так i avra dute ne reguart Чтобы ничего не опасаться, поскольку других доступов у замка нет. (vv.73-80)

В отличие от Гальфрида, Вас включает в свое повествование диалоги между Утером и Ульфином (ст. 105-128), а также длинные монологи самого короля (ст. 202-225), его советника Ульфина и Мерлина, который у Васа, принимает внешность Бретеля и описан куда более подробно, чем в латинском оригинале (ст. 149-174).

Отметим, наконец, еще две важные детали, отсутствовавшие у Гальфрида и впервые появляющиеся у Васа. Во-первых, Вас впервые вводит в свой роман мотив круглого стола, который устанавливает король Артур и о котором бретонцы рассказывают так много басен:

Pur les nobles baruns qu'il ot, Для благородных сеньоров, dunt chascuns mieldre estre quidot Которые его окружали и каждый из

<sup>&</sup>lt;sup>153</sup> Сохранено название города-крепости Тинтажеля, принятое в русском переводе «Истории бриттов».

<sup>&</sup>lt;sup>154</sup> Гальфрид Монмутский. История бриттов. Жизнь Мерлина. М., 1984. С. 93. (Geoffrey of Monmouth, p. 185: «posuit eam in oppido Tintagol in littore maris, quod pro tuciori refugio habebat»).

chascuns se teneit a meillur, которых считал себя лучше других, –

ne nul n'en saveit le peiur – Поэтому очень сложно было определить

fist Artur la Röunde Table худшего, –

dunt Bretun dïent mainte fable. Артур сделал Круглый стол,

(vv.1019-1024) О котором бретонцы рассказывают

множество басен.

Во-вторых, как и Гальфрид, заканчивая рассказ о правлении короля Артура, и называя год его отъезда на остров Авалон, Вас сообщает несколько значительных деталей: упоминает бретонцев и их веру в возвращение короля, напоминает о себе и своем нежелании верить в его исчезновение, поскольку-де не знает ничего сверх уже рассказанного, наконец, добавляет эмоционально окрашенное сожаление о том, что Артур был бездетным:

Arthur, si la geste ne ment, Артур, если жеста говорит истину,

fud el cors nafrez mortelment ; Был смертельно ранен и увезен на

en Avalon se fist porter Авалон, чтобы найти там исцеление от

pur ses plaies medicinier. ран.

Encore i est, Bretun l'atendent Он до сих пор находится там,

sicum il dïent e entendent; И бретонцы ждут его возвращения,

de la vendra, encore puet vivre. Как они говорят и верят.

Maistre Wace, ki fist cest livre, Именно оттуда он вернется,

ne volt plus dire de sa fin Возможно, что он еще жив.

qu'en dist li prophetes Merlin; Мэтр Вас, который составил эту книгу,

Merlin dist d'Arthur – si ot dreit – Не хочет говорить ничего больше о

que sa mort dutuse serreit. кончине Артура,

Li prophetes dist verité: Ведь на самом деле никто не знает,

tut tens en ad l'um puis duté, Мертв ли он или жив.

e dutera, ço crei, tut dis, Пророк говорит истину: всегда

se il est morz u il est vis. спрашивали и всегда будут спрашивать,

Porter se fist en Avalun Жив ли Артур или мертв.

pur veir puis l'Incarnatïun На самом деле, король был отправлен на

cinc cenz e quarante douz anz остров Авалон в год пятьсот сорок второй

Damage fud qu'il n'ot enfanz : после пришествия Христа.

al fiz Cador, a Costentin, Какое горе, что у него не было детей!

de Cornüaille, sun cusin, Константину, своему кузену, сыну Кадора

livra sun regne si li dist Корнуэлльского,

qu'il fust reis tant qu'il revenist. Вверил Артур управление своим

(vv. 4435-4458) королевством до его возвращения.

Однако есть и опущения. Мы не можем согласиться с издателем «Брута» Ивором Арнольдом в том, что эти опущения «редки и незначительны: несколько имен второстепенных персонажей, римских генералов, саксонских предводителей; имена епископов бриттов времен короля Артура, генеалогия королей Бретани» Одно опущение можно считать и серьезным, и значительным: Вас исключил из своего перевода пророчества Мерлина о будущем Британии и ее королей, которые Гальфрид вставил в шестую книгу своей «Истории» Возможно, Вас совершенно искренен, когда он признается, почему не хочет передавать пророчества Мерлина:

Dunc dist Merlin les prophecies Итак, Мерлин изрек пророчества,

Que vus avez, ço crei, oïes, Которых, я думаю, вам доводилось

Des reis ki a venir esteient, слышать,

Ki la terre tenir deveient. О королях, которые придут к власти

Ne vuil sun livre translater И будут владеть землями.

Quant jo nel sai interpreter... <sup>157</sup> Я не хочу переводить его (Гальфрида, –

Н.Д.) книгу,

<sup>&</sup>lt;sup>155</sup> Wace. Le Roman de Brut / éd. I. Arnold. T. I. P., 1938. P. LXXIX.

<sup>&</sup>lt;sup>156</sup> Подробнее о пророчествах и о причинах такого опущения Васа см. в статье: *Veysseyre G.* «Metre en roman» les prophéties de Merlin. Voies et détours de l'interprétation dans trois traductions de l'*Historia Regum Britannie* // Moult obscures paroles. Etudes sur la prophétie médiévale / dir. R. Trachsler. P., 2007. P. 107–166.

<sup>&</sup>lt;sup>157</sup> *Wace*. Le Roman de Brut / éd. I. Arnold. T. I. P., 1938. P. 399.

Так как я не знаю, как ее интерпретировать.

(vv. 7535-7540)

Пророчества, действитетельно, были очень темными, однако не нужно забывать и о том, что Вас писал для менее образованной публики и, как и всякий автор того времени, писавший на народном языке, стремился упростить содержание своего труда.

Итак, очевидно, что диффузность категорий «правды» и «вымысла», значимая для литературной теории XII века (о чем мы писали в начале этой главы) имеет значение и для Гальфрида, и для его последователя Васа. Последний еще более стирает границу между ними, сближая свой роман с «недостоверным повествованием» (narratio fabulosa), истинным в своей основе, но содержащим множество вымышленных элементов. Разумеется, в случае Васа, этот сдвиг коррелирует с его обращением к стихотворной форме романа на народном языке и, тем самым, к новой аудитории. Как и другие переводчики, создававшие вольные переложения латинских текстов, Вас разъясняет и упрощает оригинал, одновременно его амплифицируя. Как и другие авторы, передающие прозу стихами, Вас вводит в свой текст дополнительные детали, эпитеты, описания, прямую речь, - все это органично встраивается в стихотворное повествование, к этому его располагает избранная им стихотворная повествовательная форма 158. В то же время нельзя сказать, что работа Васа сводится к той, что обычно осуществляли создатели таких переводов: сравнительно с ними, Вас значительно усиливает сказочную составляющую своего переложения, вводя туда такие дополнения, которые были востребованы только лишь задачами средневекового переводчика. Есть

<sup>158</sup> См. *Евдокимова Л.В.* У истоков французской прозы. Прозаическая и стихотворная форма в литературе XIII века, Москва. 1997; Евдокимова Л.В. От смысла к форме. Перевод во Франции XIV века: опыт типологии. М. 2011.

основания полагать, что осуществленный им сдвиг в понимании «правды» и «вымысла» не остался незамеченным и Марией Французской.

## Вас и Мария Французская: от историографии к поэзии

Мария Французская, автор сборника лиро-эпических поэм о любви и приключениях, «Лэ» (Lais), знала и читала роман Baca «Брут» (Brut). Как показал Эрнест Хёпффнер, Мария обязана Васу «практически всеми историческими и географическими названиями» 159, используемыми в ее «Лэ», описанием бури в лэ «Элидюке» (ст. 813-28)<sup>160</sup>, историей любви короля Эквитана к прекрасной даме, жене своего вассала (о чем мы упоминали выше) и некоторыми другими эпизодами. На наш взгляд и общий замысел Марии, так сказать, ее литературный проект, состоявший в создании сборника двенадцати лэ, посвященных приключениям Этот бретонцев, возник под влиянием того же Baca. сформулирован в общем прологе, открывающем сборник «Лэ», а также в прологах и эпилогах отдельных лэ. Здесь Мария обсуждает стоящий перед ней выбор: к каким сюжетам лучше обратиться? Поначалу она предполагает создать какую-нибудь «хорошую историю», переведя ее с латинского на романский язык, что, как помним, и предпринял Вас в своем «Романе о Бруте». По-видимому, не случайно в общем прологе к «Лэ» Мария упоминает переводную «историю» 161 – возможно, создавая пролог, она помнила и думала о Гальфриде, Васе и их «истории» бретонцев:

<sup>159</sup> Hoepffner E. « La géographie et l'histoire dans les Lais de Marie de France ». Romania. P., 5. 1930. P. 32.

<sup>&</sup>lt;sup>160</sup> Cm. *Hoepffner E*. Les Lais de Marie de France. P., 1971. P. 96.

<sup>&</sup>lt;sup>161</sup> Отметим, что это единственный случай употребления Марией слова «история» во всем сборнике «Лэ».

Pur ceo començai a penser Поэтому сначала я решила создать какую-

d'alkune bone estoire faire нибудь

e de Latin en Romanz traire; Хорошую историю

mais ne me fust guaires de pris: Переведя ее с латинского языка на романский.

itant s'en sunt altre entremis 162. Но этим я не стяжала бы похвалы,

Ведь многие другие делали то же самое.

Упоминаемые «другие» авторы – как мы предполагаем – Вас и его современники, сочинившие «Роман об Энее» и «Роман о Трое», а также, быть может, молодой Кретьен де Труа – переводчик басен Овидия из «Метаморфоз», – заставляют Марию отказаться от ее первоначального замысла – от того, чтобы вслед за ними создавать вольные переводы историй с латинского на народный, романский язык. Ее мысль обращается к лэ, которые ей доводилось слышать: «Des lais pensai qu'oïz aveie» 163.

Мария Французская вводит лэ во французскую литературу. Некоторые исследователи даже считают, что ее можно назвать создательницей нового средневекового жанра – бретонского лэ. Такая точка зрения остается гипотезой, поскольку точные датировки для средневековых произведений часто проблематичны; тем не менее с

Lais de Marie de France, traduits, présentés et annotés par Laurence Harf-Lancner, texte édité par Karl Warnke. P., 1990. vv. 28-32. P. 24.

<sup>163</sup> Lais de Marie de France. *Op.cit.* v. 33. P. 24. Приведем классическое определение жанра лэ французского исследователя XIX века Гастона Париса: «Это рассказы о любви и приключениях, где часто фигурируют феи, чудеса и превращения; не раз здесь говорится о стране бессмертия – острове Авалон, куда феи уводят и где удерживают героев; там упоминается Артур, двор которого иногда является местом действия, а также Тристан... Большей частью это осколки древней мифологии, обыкновенно непонятые и почти неузнаваемые; персонажи кельтских рассказов естественно превратились в рыцарей; в общем, там доминирует нежный и меланхолический тон...» (*Paris G.* La littérature française au moyen âge. P. 1888. P. 91).

уверенностью можно утверждать, что Мария была не первой, кто упоминал лэ в литературе XII века, – первым был Вас. Именно он, описывая торжества при дворе славного короля Артура, говорит о лэ и приводит при этом их перечень:

Mult out a la curt junglëurs, Двор был полон жонглерами,

chantëurs, estrumentëurs: певцами, музыкантами;

mult pëussiez oïr chançuns, много можно было слышать песен, ротруанжей

rotrüenges e novels suns, и новых мелодий,

vïelëures, lais de note, звуков виолы, напевов лэ,

lais de vïeles, lais de rotes, лэ, что игрались на виоле, роте, арфе, флейте,

lais de harpes, lais de frestels, звуки лиры, бубна, свирели, псалтериума,

lires, tympes e chalemels, кимвала и кифары.

symphonies, psalterïuns,

monacordes, timbres, coruns<sup>164</sup>.

Итак, согласно Васу, лэ исполняют под аккомпанемент виолы и роты, арфы и флейты, о чем Мария Французская также упоминает в эпилоге одного из своих лэ:

...fu Guigemar li lais trovez, Сочинили лэ о Гижмаре,

que hum fait en harpe et en rote ; которое исполняется на арфе и роте,

bone en est a o $\ddot{i}$ r la note<sup>165</sup>. музыку эту приятно слушать.

Такое исполнение, следовательно, было распространенным в XII веке. Что касается самих лэ, даже если слово употреблялось до Марии, можно с уверенностью утверждать, что она была единственной, кто создал сборник из двенадцати бретонских лэ, двенадцати рассказах о

<sup>165</sup> Lais de Marie de France. *Op.cit*. Vol. 884–886. P. 70.

<sup>&</sup>lt;sup>164</sup> La geste du roi Arthur. vv. 1717–1726. P. 116.

приключениях, образующих единое целое, «*куртуазную комедию*» $^{166}$ , как назвал сборник «Лэ» С.Ф. Дамон.

Из пролога мы узнаем также, что, услышав лэ, поэтесса перевела их стихами (Мария, как и Вас, использует распространённый в литературе XII века восьмисложник с парной рифмовкой), чтобы сохранить от забвения, *pur remembrance* и чтобы увековечить приключения, о которых повествовали услышанные Марией лэ: « ...que pur remembrance les firent / *des aventures* qu'il oïrent... »<sup>167</sup>.

В процитированных нами строках пролога появляется одно из ключевых слов для жанра лэ — «авантюра». Слово, которое Гальфрид Монмутский еще не употреблял в своей «Истории» 168, и которое впервые появится в хронике Васа, в отрывке, который мы приведем чуть ниже.

Что касается сборника «Лэ» Марии Французской, слово «авантюра», приключение, впервые появится в прологе и будет повторяться во многих лэ. Поэтесса настаивает на том, что пишет о приключениях как в прологах, так и в эпилогах восьми 169 лэ из двенадцати, а именно, в «Ясени», «Бисклавре», «Эквитане», «Йонеке», «Ланвале», «Двух влюбленных», «Соловье» и «Элидюке». По мысли

<sup>&</sup>lt;sup>166</sup> Damon S.F. Marie de France psychologist of courtly love // PUBLICATIONS OF THE MODERN LANGUAGE ASSOCIATION. 1929. Vol. 44. P. 995.

<sup>&</sup>lt;sup>167</sup> Op.cit. vv. 35-36.

<sup>168</sup> Как пишет Доминик Буте, «История бриттов» не знает никаких приключений, само слово еще не вошло в литературу к этому времени...» (Formes littéraires et conscience historique aux origines de la littérature française (1100-1250). Р., 1999. Р. 88).

<sup>&</sup>lt;sup>169</sup> В девяти, если посмотреть версию «Жимолости», которую предлагает нам манускрипт S. Ср.: манускрипт H: «Que la verité vus en cunt» (v. 3), S: «Que <u>l'aventure</u> vos acont» (v. 3). Подробнее о манускриптах H и S см.: *Demaules M*. Note sur le texte et sur la traduction // Tristan et Yseut. Les premières versions européennes. P., 1995. P. 1298–1305. Издание «Жимолости» по манускрипту S см. в книге: *Demaules M*. Le manuscrit de Paris (S) // Tristan et Yseut. Les premières versions européennes. P., 1995. P. 1306–1307.

Марии, каждое лэ есть не что иное, как приключение, рассказ о котором сохранили древние бретонцы. Добавим, что эти бретонцы являются одновременно протагонистами лэ и участниками приключений, произошедших в стародавние времена (Мария использует наречие *jadis*). Двенадцать лэ образуют рассказ об их приключениях. Но почему Мария Французская выбирает именно это число?

Как известно, очень часто композиция средневекового произведения строится числах, на ЭТОТ прием, сначала «использующийся в латинской литературе, переходит и в литературы на народном языке» 170: пять книг «Утешения Философией» Боэция, сто песен «Божественной Комедии» Данте, «Сто баллад» Кристины Пизанской, второй средневековой поэтессы XV века, которую часто сравнивают с Марией Французской <sup>171</sup>, «Пятнадцать радостей брака», сто новелл «Декамерона» Боккаччо и т.д.

На этом фоне выбор Марии Французской, предпочитающей двенадцать круглым цифрам, кратным пяти или десяти, и цифрам, имеющим символическое значение в средневековой теологии и философии (три, семь, девять), кажется удивительным. Конечно, Мария могла предпочесть число двенадцать, памятуя о двенадцати апостолах или двенадцати знаках зодиака, однако в сборнике «Лэ» мы не найдем ни отсылок к библейским текстам, ни к астролого-астрономическим трактатам. Двенадцать приключений бретонцев, как кажется, напоминают о двенадцати годах мира, установившихся в царстве короля Артура после его возвращения в Англию. Здесь Вас уверяет, что это время было ознаменовано многими чудесными приключениями:

<sup>&</sup>lt;sup>170</sup> *Curtius E.R.* La littérature européenne et le Moyen Age latin, trad. de l'allemagne par Jean Bréjoux. 1991 (1956). P. 795–796.

<sup>&</sup>lt;sup>171</sup> См., например, статью: *Paupert A.*, « Deux femmes auteurs au Moyen Age. Marie de France et Christine de Pizan» // *Revue de la BNF*. 2011. № 39. P. 6–13.

ne sai si vus l'avez oï –

furent les merveilles provees
e les aventures trovees
que d'Arthur sunt [tant] recuntees
que a fable sunt aturnees:
[ne tut mençunge ne tut veir,
ne tut folie ne tut saveir,]
tant unt li cuntëur cunté
e li fablëur tant fablé
pur lur cuntes enbeleter,
unt tut fait fables sembler<sup>172</sup>.

Во время этого мира, —
Не знаю, слышали ли вы об этом, Произошли все эти чудеса и все эти
приключения,
Которые так часто
Рассказывают об Артуре,
Что теперь все принимают их за басни:
[хоть эти басни — не полная ложь и не
только вымысел,
не одна лишь глупость, но и не настоящая
мудрость].

Сказители столь часто их рассказывали, И сочинители столько насочиняли, Чтобы приукрасить эти рассказы, Что все они кажутся выдумками.

Обратим внимание на характеристику басен, входящую она, как кажется, перекликается с тем приведенную цитату, – повествования» (narratio определением «недостоверного fabulosa), которое мы приводили выше. Вас здесь, с одной стороны, явно оправдывается перед теми, кто счел бы его повествование слишким далеким от истории, настаивая на неполной лживости басен. С другой стороны, стремясь предстать историком, он опускает самый рассказ о чудесах, случившихся время двенадцатилетнего BO ограничивается только кратким упоминанием о них<sup>173</sup>. Мария, как мы

<sup>172</sup> Д. Буте отмечает, что упоминаемые здесь чудеса и приключения «представляют собой разрозненные, несвязанные между собой отрывки, отсылающие нас к миру «басен», рассказу о которых нет места в тексте, претендующем на историографическую ценность», – замечание, которое в виду всего вышеизложенного, быть может, сформулировано с излишней остротой. *Ор. cit.* vv. 1059-1070. P. 82- 84.

 $<sup>^{173}</sup>$  Boutet D. Formes littéraires et conscience historique aux origines de la littérature française (1100-1250). P., 1999. P. 88. Отметим, что такое же отношение к «чудесам» Вас демонстирует в другом знаменитом фрагменте, на этот раз, в своем втором романе

предполагаем, в отличие от своего старшего современника, решает осветить именно эту, приключенческую, сторону жизни древних бретонцев, которым Вас уже создал литературную славу, – посвятив свой сборник лэ не описанию военных деяний, но приключениям бретонцев, les aventures des Bretons. Мария движется еще дальше в том же направлении, которое наметили ее старшие современники – Гальфрид Монмутский и Вас: в сборнике ее «Лэ» оппозиция «правды» и «вымысла» окончательно стирается. Не случайно она, как мы отмечали, обращается за географическими сведениями к квази-историческому повествованию Васа, вставляя их в свой сказочный рассказ о приключениях бретонцев, – эти приключения разворачиваются тем самым в реальных, исторически достоверных координатах.

В приведенной цитате у Васа слово «авантюра» неразрывно связано с другим словом, «чудо», — эти два слова в «Бруте» становятся практически взаимозаменяемыми, точно так же, как в «Лэ» Марии Французской, например, в лэ о Бисклавре:

о Ру: Вас отправляется в знаменитую Броселианду в поисках чудес, руководствуясь многочисленными баснями бретонцев об этом волшебном месте, однако не обнаруживает там ровным счетом ничего и называет себя дураком:

Le seut l'en les fees veeir,
se li Breton nos dient veir,
e altres mer(e)veilles plusors;
aires i selt aveir *d'ostors*e de grant cers mult grant plenté,
mais vilain ont *tot* deserté.
La alai jo merveilles querre,
vi la forest e vi la terre,
merveilles quis, mais nes trovai,
fol m'en revinc, fol i alai;
fol i alai, fol m'en revinc,
folie quis, por fol me tinc. (vv. 6387-6398)
(*Wace.* Le Roman de Rou / publié par A.J. Holden. T. II. P., , 1971. P. 121–122.)

La dame oï cele merveille, Дама услышала о таком чуде,

de poür fu tute vermeille. Густо покраснела,

De l'aventure s'efrea 174. Приключение повергло ее в сильный

страх.

В том же лэ Мария в очередной раз сближает «приключение» и «чудо»:

Meinte merveille avum veüe Много видели чудес

ki en Bretaigne est avenue 175 ... Приключившихся в Бретани...

Обратим внимание и на то, что Вас в «Бруте» подсказал Марии и рифму «vermeille-merveille», которой она охотно воспользовалась в приведенных нами стихах:

Tute ert de sanc l'erbe vermeille Вся трава была красной от крови,

E ço n'esteit mie merveille... <sup>176</sup> И в этом не было ничего удивительного...

Но вернемся к замыслу Марии. Конечно, нельзя сказать, что одному году мира в хронике Васа соответствует одно лэ в сборнике Марии. Мы предполагаем, что Мария Французская, «которая уделила немало времени чтению Васа» <sup>177</sup>, решает, так сказать, заполнить лакуну в романе Васа и описать тот период мира в государстве короля Артура, когда бретонцы отдыхали от войн.

<sup>&</sup>lt;sup>174</sup> Lais de Marie de France. *Op.cit.* vv. 97–99. P. 120.

<sup>&</sup>lt;sup>175</sup> *Ibid.* vv. 259-260. P. 128.

<sup>&</sup>lt;sup>176</sup> *Wace*. Le Roman de Brut / éd. I. Arnold. T. I. P., 1938. P. 216

<sup>&</sup>lt;sup>177</sup> Hoepffner E. Les Lais de Marie de France. P., 1971. P. 58, 96.

Наше предположение косвенно подтверждается составом одной рукописи XIII века, включающей роман Васа<sup>178</sup>. Переписчик обрывает роман «Брут» на месте, когда «Артур устанавливает мир во всем королевстве, чтобы вставить в текст романы Кретьена де Труа в качестве истинного свидетельства правления Артура»<sup>179</sup> и чтобы показать древних бретонцев с куртуазной стороны, рассказав о приключениях и чудесах, происходивших с ними. Если этот переписчик счел возможным дополнить повествование Васа приключенческими романами Кретьена, мы можем предположить, что и Мария Французская написала свои двенадцать лэ в дополнение к его хронике, освещая жизнь бретонцев, их нравы и их чудесные приключения.

При этом важно отметить, что Мария проводит четкую границу между «историей», estoire, и своими повестями. Слово «estoire» Мария Французская употребит лишь однажды, в прологе к сборнику «Лэ»:

Pur ceo començai a penser d'alkune bone <u>estoire</u> faire e de Latin en Romanz traire...<sup>180</sup> Поэтому сначала я решила создать какую-нибудь хорошую историю Переведя ее с латинского языка на романский.

Итак, Мария ассоциирует историю с переводами латинских жест и хроник, ей она противопоставляет свои лэ, рассказы, которые она слышала (устный источник) и записала.

Писатели второй половины XII века – в частности, те, кто работал с так называемым «бретонским материалом» – сохраняют традиционное

<sup>&</sup>lt;sup>178</sup> Речь идет о манускрипте ms. Bibl. nat., fr. 1450, датированным второй четвертью XIII в.

Walters L. Le rôle du scribe dans l'organisation des manuscrits des romans de Chrétien de Troyes // Romania. 1985. T. 106, n°3-4. P. 304.

<sup>&</sup>lt;sup>180</sup> Lais de Marie de France. *Op.cit.* vv. 28-30. P. 24.

для Средних веков противопоставление «правды» и «вымысла». «История королей Британии» Гальфрида Монмутского и «Роман о Бруте» Васа иллюстрируют начальные стадии размывания этих категорий. Однако ни Гальфрид, ни Вас, ни Мария еще не решаются сократить кажущийся непреодолимым разрыв. Французской литературе понадобится еще восемь веков, чтобы автор смог сказать: «история эта совершенно истинна, поскольку я ее выдумал от начала и до конца».

\*\*\*

Изучение «Лэ» Марии Французской в контексте историографических сочинений ее старших современников позволило нам пролить свет на ее общий замысел, состоявший в том, чтобы дополнить квази-историческое сочинение Васа о военных деяниях и подвигах бретонцев рассказом об их нравах и чудесных приключениях.

## ГЛАВА II

## Бретонская интертекстуальность: Мария Французская и Кретьен де Труа

В предыдущей главе мы попытались показать, чем Мария обязана Васу как «переводчику» Гальфрида Монмутского. Поставим перед собой задачу в настоящей главе сопоставить «Лэ» Марии Французской с произведениями ее, быть может, самого знаменитого современника, автора романов о короле Артуре и рыцарях Круглого стола, Кретьена де Труа.

О творчестве Марии, как и о творчестве Кретьена, написано очень много, о сопоставлении творчества Марии и Кретьена — на удивление мало. Возможно, это объясняется тем, что ни Мария, ни Кретьен ни разу не упомянули друг друга на страницах своих произведений. Некоторые ученые касаются в своих работах сходств и различий между этими авторами<sup>181</sup>, однако на сегодняшний день нет ни одной монографии, посвященной их систематическому сопоставлению<sup>182</sup>.

Э. Хепффнер, рассуждая о том, знала ли Мария Французская ранние вольные переводы Кретьена де Труа из Овидия (например, «Филомену»), замечает, что это «очень возможно, хотя у нас и нет прямых свидетельств

<sup>&</sup>lt;sup>181</sup> См., например: *Hoepffner E*. Les Lais de Marie de France. P., 1971; *Mickel E.J.*, Marie de France. New York, 1974; *Margaret M. Pelan*. L'influence du Brut de Wace sur les romancieres francais de son temps. Genève, 1974; *Ménard Ph*. Les Lais de Marie de France. Contes d'amour et d'aventure du Moyen Age. P., 1997; *Bloch R.H.* The anonymous Marie de France. L., 2003, a также статью: *Wilmotte M*. Marie de France et Chrétien de Troyes // Romania. 1926. Vol. 52. P. 353-356, где Вильмот высказывает мнение, в соответствии с которым один из пассажей в лэ Марии Французской «Гижмар» — заимствование нескольких стихов из романа Кретьена де Труа «Клижес». Вильмот обвиняет Марию в плагиате у Кретьена и у других авторов. Мы не можем согласиться с этой гипотезой и выскажем свою точку зрения в этой главе.

<sup>&</sup>lt;sup>182</sup> По данным сайта www.Arlima.net (22.12.2013).

на этот счет» $^{183}$ , однако на вопрос о том, была ли она знакома с новым типом артуровского романа, созданным тем же автором, исследователь отвечает отрицательно $^{184}$ .

Э. Микел, автор исследования «Мария Французская», которое появилось во второй половине XX века<sup>185</sup>, мимоходом затрагивает вопрос о влиянии, которые два автора оказывали друг на друга, и приходит к выводу, что «отсутствие каких-либо ссылок у Марии Французской на произведения Кретьена Tpya неопровержимым образом де что «Лэ» свидетельствует, хронологически предшествовали романам» 186. Напротив, многие исследователи Кретьена отмечают 187, что ему произведения Марии были знакомы, – об этом свидетельствует один из эпизодов романа «Эрек и Энида», в котором упоминается «Песнь радости» (le Lai de Joie) 188. Такова, в частности, точка зрения Э. Микела, согласно которому, однако, влияние Марии на Кретьена ограничивается этим эпизодом, о котором речь пойдет ниже.

М. Пелан в своей обобщающей работе о влиянии Васа на современных ему французских романистов посвящает отдельные главы Марии Французской и Кретьену де Труа, но не дает развернутого сопоставительного анализа, который мог бы пролить свет на интересующую нас проблему; что касается Филиппа Менара, автора известной и ставшей классической монографии о Марии Французской, то он отмечает лишь то, что Мария не обладала виртуозностью Кретьена де

<sup>&</sup>lt;sup>183</sup> Hoepffner E. Les Lais de Marie de France. P,. 1971. P. 53.

<sup>&</sup>lt;sup>184</sup> *Ibid*.

<sup>&</sup>lt;sup>185</sup> Mickel E.J. Marie de France. New York. 1974.

<sup>&</sup>lt;sup>186</sup> *Mickel E.J. Op.cit.* P. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>187</sup> *Ibid*.

<sup>&</sup>lt;sup>188</sup> Кретьен де Труа. Эрек и Энида. Клижес. М., 1980. С. 189; Chrétien de Troyes. Romans. P., 1994. v. 6180. P. 258.

<sup>&</sup>lt;sup>189</sup> *Margaret M. Pelan*. L'influence du Brut de Wace sur les romancieres français de son temps. Genève., 1974.

Труа $^{190}$ , хотя их отношение к чудесам имело известное сходство, — оба пишут об этом предмете с юмором и иронией $^{191}$ .

Наконец, Р.Х. Блох, современный американский исследователь творчества Марии Французской, подчеркивает несходство Марии и ее современников, – авторов романа о Тристане и Кретьена де Труа<sup>192</sup>; впрочем, этот тезис в его работе не достаточно аргументирован и развернут; главное отличие Марии от Кретьена, полагает он, в том, что Мария «была женщиной» <sup>193</sup>.

На наш взгляд, существующие работы недостаточно полно описывают связи между Марией и Кретьеном — двумя «самыми известными и оригинальными французскими авторами времен правления Генриха II»<sup>194</sup>. Есть основание полагать, что Кретьен де Труа оказывал на Марию Французскую непосредственное влияние; в этой главе мы попытаемся показать, в чем оно проявлялось. Между произведениями обоих авторов, помимо этого, прослеживаются и многочисленные косвенные переклички или взаимные отсылки, — иначе говоря, интертекстуальные связи, — которым и будет уделено внимание в настоящей главе.

Как мы уже отмечали, в прологе к сборнику лэ Мария отказывается от того, чтобы посвятить себя переводам с латыни, — поскольку их создается слишком много; переводя с латыни, она не снискала бы себе литературной славы; при этом она могла думать как об авторах романа так называемого «античного цикла» (романы об Александре, о Трое и об

<sup>&</sup>lt;sup>190</sup> *Ménard Ph*. Les Lais de Marie de France. Contes d'amour et d'aventure du Moyen Age. P., 1997. P. 210.

<sup>&</sup>lt;sup>191</sup> *Ménard Ph*. Les Lais de Marie de France. Contes d'amour et d'aventure du Moyen Age. P., 1997. P. 189.

<sup>&</sup>lt;sup>192</sup> Bloch R.H. The anonymous Marie de France. L., 2003. P. 23, 52, 311, 315.

<sup>&</sup>lt;sup>193</sup> Bloch R.H. Op.cit. P. 23, 52, 311, 318.

<sup>&</sup>lt;sup>194</sup> M. Aurell. Op.cit. P. 170.

Энее), так и о вольных переводах Овидия молодого Кретьена де Труа. О том, что в молодости (по крайней мере, до создания своего второго романа) Кретьен перелагал Овидия мы узнаем из его знаменитого пролога к этому самому второму роману, «Клижесу»:

Cil qui fist d'Erec et d'Enide,
Et les comandemenz d'Ovide
Et l'art d'amors en romanz mist,
Et le mors de l'espaule fist,
Dou roi Marc et d'Iseut la Blonde,
Et de la hupe et de l'aronde
Et dou rousignol la muance...<sup>195</sup>

Воспев Эрека и Эниду,
Ученым людям не в обиду
Овидиев канон услад
Переложив на новый лад<sup>196</sup>,
Поведавший в подобном роде
О соловье и об удоде,
И как надкушено плечо,
И как любила горячо
Изольда пылкого Тристана...<sup>197</sup>

Итак, перед нами список произведений молодого Кретьена. Его открывает «Эрек и Энида» – первый и единственный роман, где автор называет себя «Кретьен <u>де Труа</u>»: «Por ce dit Crestïens <u>de Troies</u>» (v. 9).

Чему служит это добавление? Как полагает Р.Р. Беццола, «если Кретьен в «Эреке и Эниде» называет себя «из Труа», нужно полагать, что, создавая этот первый роман, он находился не в Труа» Заметим, что точно такой же прием использует и Мария, называя себя «Мария <u>из</u>

<sup>&</sup>lt;sup>195</sup> Chrétien de Troyes. Op.cit. vv. 1-7. P. 291.

<sup>&</sup>lt;sup>196</sup> В русском переводе пропущен важный для нашей работы стих – «Et les comandemenz d'Ovide» – «И наставления Овидия».

<sup>&</sup>lt;sup>197</sup> *Кретьен де Труа.* Эрек и Энида. Клижес. М., 1980. С. 212-213. Нужно заметить, что здесь В.Б. Микушевич довольно сильно отступает от оригинала, где сказано «о короле Марке и Изольде Белокурой».

<sup>&</sup>lt;sup>198</sup> *Bezzola R.R.* Les origines et la formation de la littérature courtoise en Occident (500-1200), deuxième partie, La société féodale et la transformation de la littérature de cour. Genève; Paris, 1984. P. 310.

<u>Франции</u>», когда пишет в Англии при дворе Генриха II Плантагенета свои «Лэ».

Можем ли мы предположить, что молодой Кретьен, создавая свой первый роман, как и Мария, находился в Англии? Процитируем слова французского историка-медиевиста М. Аурелля, высказывающегося на этот счет: «Мы никогда не сможем сказать с абсолютной уверенностью, бывал ли Кретьен де Труа при дворе Генриха II и Элионоры Аквитанской и пользовался ли их покровительством. Достоверным тем не менее является тот факт, что Кретьен был очень хорошо осведомлен о политической жизни и географии империи Плантагенетов, обитатели которой вызывали у Кретьена уважение и восхищение» 199. К такому выводу Аурелль приходит, анализируя стих 6634 из «Эрека и Эниды»: «к этому двору влечет меня мое сердце» 200, «Que vers la cort li cuers me tire» — о чем Кретьен скажет перед тем, как дать перечень народов, находящихся под властью Генриха II:

Que vers la cort li cuers me tire,
Qui ja estoit tote essemblee.

De mainte diverse contree
I ot contes et dus et rois,
Normanz, Bretons, Escoz, Irois;
D'Engleterre et de Cornuaille
I ot moult riche baronaille;
Et de Gales jusqu'en Anjou,
Ne ou Mainne ne en Poitou
N'ot chevalier de grant afaire
Ne riche dame debonaire,
Que les meillors et les plus gentes
Ne fussent a la cort a Nantes.

А впрочем речь хочу начать я
О том, как здесь со всей земли
Собрались графы, короли
И герцоги – вся знать – нормандцы,
Бретонцы, скотты и ирландцы,
Бароны знатные сошлися
Из Англии и Корвалиса.
Ведь от Валлиса до Анжу,
Ни в Мэне и ни в Пуату
И рыцаря мы не нашли бы,
И дамы встретить не могли бы,
Которые бы поленились
И в Нант тотчас не устремились,

<sup>200</sup> Данный стих пропущен в русском переводе романа.

<sup>&</sup>lt;sup>199</sup> M. Aurell. *Op.cit*. P. 185.

«Можно утверждать с большой вероятностью, — продолжает М. Аурелль, — что Кретьен де Труа бывал в Англии и Нормандии, владениях, весьма любимых королем» <sup>203</sup>. Итак, как кажется, стих 6634 важен по смыслу и не случайно появляется именно в «Эреке и Эниде». Приведем еще одну цитату из Аурелля, где он продолжает свою мысль: «возможно также, что, проезжая по Нормандии или Англии, Кретьен де Труа, которого с охотой принимали северо-французские сеньоры, мог повстречаться с Генрихом II и людьми из его окружения» <sup>204</sup>.

На возможность пребывания Кретьена при дворе Генриха II указывают и другие обстоятельства. Кретьен, напомним, был автором лирических песен; по выражению Р.Р. Беццолы, он был первым поэтом, «которого несомненное творчество влияние оказала трубадуров»<sup>205</sup>. Тот же исследователь отмечает, что в двух кансонах Кретьена, «дошедших до нас, явно заметно влияние Бернарта де Вентадорна, произведения которого, а, возможно, и его самого, он должен был знать...» $^{206}$ ; об этом последнем поэте достоверно известно, что он жил при дворе Платагенетов. Беццола делает предположение, что «встреча двух поэтов могла произойти в Англии в 1155 г.»<sup>207</sup>. Итак, вслед за Р.Р. Беццола и М. Ауреллем, мы считаем, что Кретьен бывал при дворе Генриха II. Была ли там в это же время Мария Французская? Это представляется возможным, и молодой Кретьен мог видеть даму Марию, по крайней мере, слышать о ней и ее лэ.

<sup>&</sup>lt;sup>201</sup> Chrétien de Troyes. Op.cit. vv. 6634-6647. P. 272–273.

<sup>&</sup>lt;sup>202</sup> Кретьен де Труа. Эрек и Энида. Клижес. М., 1980. С. 202.

<sup>&</sup>lt;sup>203</sup> M. Aurell. *Op.cit*.

<sup>&</sup>lt;sup>204</sup> M. Aurell. *Op.cit*. P. 186.

<sup>&</sup>lt;sup>205</sup> Bezzola R.R. Op.cit. P. 388.

<sup>&</sup>lt;sup>206</sup> Bezzola R.R. Op.cit.

<sup>&</sup>lt;sup>207</sup> Bezzola R.R. Op.cit.

Если сделанные выше предположения справедливы, Кретьен де Труа мог писать свой первый роман «Эрек и Энида» (или его часть) в Англии. Напомним, что на основании текстологического анализа современная датировка создания «Эрека и Эниды» – приблизительно 1170 г<sup>208</sup>. Многими исследователями признается<sup>209</sup>, что к этому времени Мария Французская уже закончила свой сборник «Лэ» и общий пролог к нему, влияние которого нельзя не заметить в строках 15-18 «Эрека и Эниды» (пусть оба автора при этом и используют распространенный топос):

## Мария Французская:

Ki Deus a duné, escïence E de parler bon'eloquence Ne s'en deit taisir ne celer, Ainz se deit volunters mustrer.<sup>210</sup>

Тот, кому Бог даровал ум и красноречие, Не должен их скрывать и таить, Но, напротив, должен с охотой Являть эти дары миру.

## Кретьен де Труа:

...qu'em puet prover et savoir
Que cil ne fait mie savoir
Qui sa scïence n'abandone
Tant con Dex la grace l'en done. <sup>211</sup>

Можно доказать и удостоверить, что тот неразумен, кто скрывает свое искусство, Хотя Бог и предоставил ему сей дар.

Но этим влияние лэ Марии на первый роман Кретьена, на наш взгляд, не ограничивается. Остановимся на эпизоде, где Кретьен перечисляет гостей, прибывших на свадьбу Эрека и Эниды. Среди них есть:

 $<sup>^{208}</sup>$  Михайлов А.Д. Французский рыцарский роман и вопросы типологии жанра в средневековой литературе. М., 1976 (2006). С. 114.

<sup>&</sup>lt;sup>209</sup> Burgess G.S. Marie de France. Text and context. USA, 1987. P. 8; Hofer S. Chrétien de Troyes: Leben und Werke des altfranzösischen Epikers. Graz; Cologne, 1954. P. 47–48.

<sup>&</sup>lt;sup>210</sup> Lais de Marie de France. *Op.cit.* vv. 1-4. P. 22.

<sup>&</sup>lt;sup>211</sup> Chrétien de Troyes. Op.cit. vv. 15-18. P. 61.

Et Guilemers ses frere i vint, И Гвигомар, достойный брат,

De l'ile d'Avalon fu sire; Чье царство – Остров Авалон,

De cestui avons oï dire Считали многие, что он

Qu'il fu amis Morgain la fee, Возлюбленный Морганы, феи,

Et ce fu veritez provee<sup>212</sup>. И не было молвы вернее.<sup>213</sup>

Имя Гвигомор отсылает нас к лэ Марии о Гвижемаре, а упоминание острова Авалона и феи-возлюбленной рыцаря намекает на сюжет лэ Марии о Ланвале. Итак, можно предположить, что Кретьен, упоминая среди гостей Гвигомара, хозяина Авалона, мог думать о двух лэ Марии или, оговорим это, об их источниках, которые могли быть общими у двух средневековых авторов XII века.

В «Эреке и Эниде» есть еще один важный для нас эпизод, который получил название «Песня радости» и о котором мы уже сказали несколько слов выше. Эпизод заслуживает того, чтобы мы остановились на нем подробнее. В конце романа Эрек освобождает некоего рыцаря из вертограда, где рыцарь пребывает, дав обет своей госпоже:

Et dist que plevi li avoie

В саду остаться вместе с ней,

Que ja mes de ceanz n'istroie

Не выйдя из него до дня,

Тапt que chevaliers i venist

Когда придет сразить меня

Тот, кто окажется сильнее. 215

Эрек успешно справляется с этой задачей, которая оказывается выполнимой, если за дело берется настоящий рыцарь, и Кретьен заканчивает эпизод следующими словами:

<sup>&</sup>lt;sup>212</sup> Chrétien de Troyes. Op.cit. vv. 1950-1954. P. 122.

<sup>&</sup>lt;sup>213</sup> Кретьен де Труа. Эрек и Энида. Клижес. М., 1980. С. 63–64.

<sup>&</sup>lt;sup>214</sup> Chrétien de Troyes. Op.cit. vv. 6067-6070. P. 254.

<sup>&</sup>lt;sup>215</sup> Кретьен де Труа. Эрек и Энида. Клижес. М., 1980. С. 185.

Et les dames un lai troverent Que le Lai de Joie apelerent, Mais n'est gaires li laiz seüz<sup>216</sup>. А дамы, что туда пришли,
Рассказ в стихах о нем сложили
И «песней радости» решили
Назвать свое повествованье. 217

Не является ли это высказывание еще одним указанием на даму Марию Французскую, которая слагает лэ, и лэ эти пользуются повсеместной известностью?

Осмелимся даже предположить, что Кретьен мог иметь в виду и конкретное лэ Марии, «Лэ о Несчастном» или «Четыре горести», где дама сочиняет лэ о рыцаре, который больше не мог испытывать радость: «пе puis nule joie aveir», как говорит он сам о себе. Главная героиня «Лэ о несчастном», такая же прекрасная безжалостная дама, как и героиня «Песни радости», не может отдать предпочтения ни одному из четырех влюбленных в нее рыцарей. Дело кончается турниром, на котором трое рыцарей погибают, а один ранен так неудачно, что больше не может испытывать радостей любви. Чтобы утешить его, наказанная судьбой дама сочиняет лэ о потерянной радости, «Лэ о несчастном».

Вернемся теперь к анализу списка произведений молодого Кретьена в прологе к «Клижесу». После «Эрека и Эниды» поэт вспоминает о переложениях ряда сочинений Овидия, а также свою версию легенды о Тристане и Изольде.

Наиболее известное произведение из переведенных Кретьеном – 1'art d'amors, – переложение «Науки любви» Овидия, ныне утраченное.

Не менее известным произведением, к которому обращался переводчик Кретьен, были «Метаморфозы» Овидия. Кретьен упоминает два своих перевода из «Метаморфоз». Один – рассказ о том, «как

<sup>&</sup>lt;sup>216</sup> Chrétien de Troyes. Op.cit. vv. 6179-6181. P. 258.

<sup>&</sup>lt;sup>217</sup> *Кретьен де Труа.* Эрек и Энида. Клижес. М., 1980. С. 188–189. В оригинале последний стих перевода отсутствует, вместо него Кретьен говорит о том, что «это лэ осталось неизвестным».

надкушено плечо», как считается, отсылает к истории Пелопа, о которой рассказывается в IV книге. Отметим, однако, что у Овидия этот рассказ слишком краток, чтобы послужить основой для отдельного произведения. Можно предположить, что Кретьен обращался к комментированному тексту «Метаморфоз», включавшему цитаты из других античных авторов, которые дополняли рассказ Овидия (такие сведения содержались, в частности, в одном из мифографов II века<sup>218</sup>). Это произведение Кретьена также не сохранилось.

Другой перевод из «Метаморфоз» – рассказ «о соловье и об удоде», иначе говоря, история Филомены – вольное переложение еще одного эпизода из той же VI книги, причем любопытно, что у Овидия изложение двух упомянутых мифов следует непосредственно друг за другом; можно ли полагать, что Кретьен располагал только этой книгой «Метаморфоз»? В настоящее время у нас слишком мало данных, чтобы ответить на этот вопрос.

Судьба этого последнего перевода оказалась сложнее двух предыдущих. Так называемая «Филомена» Кретьена дошла до нас как вставка в рукопись «Морализованного Овидия» (первая треть XIV века). К «Филомене» у нас еще будет возможность обратиться; сейчас напомним только, что Терей здесь превращается в удода, а две сестры – Филомена и Прокна – в ласточку и соловья соответственно.

Добавим несколько слов о последнем произведении Овидия, упомянутом Кретьеном де Труа – *les commandemenz d'Ovide*, «наставления Овидия».

http://www.hs augsburg.de/~harsch/Chronologia/Lspost02/Hyginus/hyg\_fcap.html: LXXXIII. PELOPS.

Pelops Tantali et Diones Atlantis filiae filius cum esset in epulis deorum a Tantalo caesus, bracchium eius Ceres consumpsit, qui a deorum numine uitam recepit; cui cum cetera membra ut fuerant coissent, umero non perpetuo eburneum eius loco Ceres aptauit.

<sup>&</sup>lt;sup>218</sup> Hyginus Mythographus floruit ca. 180: URL.:

Э. Хепффнер в свое время предположил, что «наставления» или «поучения», упомянутые рядом с «Наукой любви», отсылают к другому сочинению Овидия, — «Remedia amoris», «Лекарство от любви». Хепффнер полагает, что вольный перевод названия, которое Кретьен дает своему переводу, сближает его с Марией Французской, которая в лэ «Гвижемар», уже упоминавшемся нами выше, в следующих стихах говорит о «Лекарстве от любви»:

...le livre d'Ovide, u il enseigne ...книгу Овидия, где он наставляет coment chascuns s'amur estreigne... <sup>219</sup> как каждому бороться с любовью...

Как пишет Э. Хепффнер, «удивительно, что Мария дает книге латинского поэта такое же, неточное и неожиданное, название, которое дает ей Кретьен в знаменитом перечислении своих произведений в начале романа «Клижес»<sup>220</sup>.

Если предположения Хепффнера справедливы, можно утверждать, что сама Мария, скорее всего, знала и читала «Лекарство от любви» Овидия лишь в переводе Кретьена де Труа и что именно о нем и о его переводах с латыни она думала, сочиняя эти уже упоминавшееся нами выше строки пролога к «Лэ»:

Поэтому сначала я решила создать какую-нибудь

Хорошую историю

Переведя ее с латинского языка на романский.

Но этим я не стяжала бы похвалы,

Ведь многие другие делали то же самое.

<sup>&</sup>lt;sup>219</sup> Marie de France. Op.cit. vv. 239-240. P. 38.

<sup>&</sup>lt;sup>220</sup> Hoepffner E. Op.cit. P. 53.

Если Мария знала «наставления Овидия», переложенные Кретьеном, она могла знать и другие его переводы, – например, «Филомену».

Уже Э. Хепффнер сближал трагическую любовь двух влюбленных из одноименного лэ Марии и «повесть о Пираме и Фисбе, изложенную в «Метаморфозах» Овидия»<sup>221</sup>, хотя история, расказанная Марией в лэ, кардинально отличается от латинской и, если и напоминает любовь финальной Пирама Фисбы, только трагической смертью TO влюбленных. Однако, по нашему мнению, такой печальный финал настолько часто встречается в литературе, что никак не может свидетельствовать в пользу сближения этих двух произведений. Мы, в свою очередь, предлагаем сопоставить то же лэ о «Двух влюбленных», точнее, эпизод, описывающий отношения отца с его дочерью – главной героиней лэ – с отношениями между Филоменой и ее отцом так, как они описаны в повести Кретьена. Посмотрим, для начала, как Мария Французская описывает отеческую любовь в своем лэ:

... mes li reis ne la volt doner,

...но король никому не хотел отдавать

car ne s'en poeit consirer.

свою дочь,

Li reis n'aveit altre retur :

поскольку не мог этому покориться.

pres de li esteit nuit e jur;

Она была его единственной отрадой,

cunfortez fu par la meschine,

Он проводил с ней дни и ночи,

puis que perdue ot la reïne.

Поскольку она его утешала,

Plusur a mal li aturnerent;

После того, как он потерял королеву.

li suen meïsme l'en blasmerent.

Многие видели в этом нечто дурное

Quant il oï qu'um en parla,

И даже близкие люди порицали за это

mult fu dolenz, mult l'en pesa. 222

короля.

Когда король узнал, что люди заговорили

об этом,

<sup>222</sup> Marie de France. Op.cit. vv. 27-36. P. 168–170.

<sup>&</sup>lt;sup>221</sup> Hoepffner E. Op.cit. P. 125.

Сделался печален и скорбен.

Современные комментаторы «Лэ» часто усматривают в этом пассаже «тему инцеста, как она представлена в «Ослиной коже» (народная сказка) или сказке о девушке с отрезанными руками, – сюжете, которой Филипп де Бомануар использовал в своем романе «Манекин» (XIII в.).

Однако, на наш взгляд, прежде чем сравнивать этот роман с фольклорными источниками, надо обратиться к творчеству современных Марии авторов и вспомнить, как Кретьен описывает отца Филомены, поведение которого могло послужить отличным образцом и для Марии Французской, и – позднее – для Филиппа де Бомануара:

An ma fille sont tuit mi eise, Моя дочь – моя единственная отрада,

Par li vif je tant solemant, Я живу только ради нее,

Car n'ai autre sostenement. Она – моя единственная опора.

Se vos li sole me tolez, Не отнимайте ее у меня,

Ma vie acorchier me volez. Иначе моя жизнь оборвется.

De ce vos faz seür et cert Я уверяю вас в том,

Que ma fille me garde et sert Что моя дочь заботится обо мне и

Et nuit et jor et soir et main; оберегает меня

N'i leisse autrui metre la main, Днем и ночью, утром и вечером,

N'a mon lever n'a mon couchier. Никому не позволяет она служить мне ни

Ma douce fille m'a tant chier утром, ни вечером.

Qu'ele me chauce, elle me vest, Моя прекрасная девочка так меня любит,

Et son servise tant me plest что обувает и одевает меня.

Que se ne fust ses reconforz, Ee забота так дорога мне,

Grant pieç'à a que je fusse morz<sup>224</sup>. что без этого утешения,

я давно бы умер.

<sup>223</sup> См., например, комментарии Филиппа Вальтера к билингвальному изданию Марии Французской 2000 г.: *Marie de France*. Lais. P., 2000. P. 460.

<sup>&</sup>lt;sup>224</sup> Chrétien de Troyes. Op.cit. vv. 364-378. P. 1238–1239.

Итак, и в том и в другом случае перед нами модель отношений, при которой дочь и ее отец проводят друг с другом дни и ночи напролет, дочь является единственной отрадой и утешением (оба автора используют однокоренное слово, «reconforz» – Кретьен, «cunfortez» – Мария) для старого отца, без нее он не может представить свою жизнь.

Итак, у нас есть основания полагать, что модель отношений, описанная Кретьеном, повлияла на Марию и ее лэ о «Двух влюбленных», и что тема инцеста отступает на второй план у обоих авторов, возможно, и не исчезая окончательно.

Еще одно интертекстуальное сближение на которое, как мы полагаем, необходимо указать, можно заметить между «Филоменой» Кретьена и лэ Марии «Соловей» 225. Уже само название лэ могло быть навеяно Марии «Филоменой» – историей о превращении (метаморфозах) трех людей в трех птиц, одной из которых был соловей. Однако это лэ Марии сближает с кретьеновской «Филоменой» и еще один эпизод. Напомним, что, несчастная Филомена, будучи не в состоянии поведать историю своих бедствий, вышивает на полотне рассказ о них, *tote sa mesavanture* (v. 1098) и отправляет его своей старшей сестре, чтобы та узнала обо всем. Все, что с ней произошло, было написано на ткани, «tot ot escrit an la cortine» 226. Главная героиня лэ Марии «Соловей» – неудачно вышедшая замуж и полюбившая своего молодого соседа дама, – потеряв надежду любить и быть любимой, сходным образом передает рассказ о случившемся несчастье своему возлюбленному:

En une piece de samit, В полотно из шелка,

<sup>&</sup>lt;sup>225</sup> О средневековых обработках истории Филомены см. в статье: *Quéruel D*. Silence et mort du rossignol: les réécritures médiévales de l'histoire de Philomèle // Philomèle. Figures du rossignol dans la tradition littéraire et artistique / éd. Véronique Gély, Jean-Louis Haquette et Anne Tomiche. Clermont-Ferrand, 2006. P. 73-88.

<sup>&</sup>lt;sup>226</sup> Op.cit. v. 1131. P. 1258.

a or brusdé e tut escrit, a l'oiselet envolupé<sup>227</sup>. На котором она написала их историю золотыми буквами,

Завернула она птицу (речь идет о соловье. – Н.Д.).

Таким образом, главная героиня лэ Марии Французской использует тот же способ сообщения о несчастье своему другу, который использовала главная героиня «Филомены» Кретьена де Труа.

Итак, мы осмелимся утверждать, что именно об этих вольных переводах Овидия, принадлежаших Кретьену, — то есть рассказах о различных метаморфозах героев — думала Мария, говоря в прологе к сборнику «Лэ» о том, что переводов с латыни становится все больше и больше.

Именно этим переводам из Овидия, этим, позволим себе такое выражение, «латинским метаморфозам», Мария решает противопоставить новые, «бретонские метаморфозы» своих лэ. Действительно, в ряде рассказов Марии главной темой становится метаморфоза главного героя в животное или птицу. В лэ о «Йонеке» главный герой – рыцарь-птица; в лэ о «Бисклавре» – рыцарь-волк, вервульф.

Таким образом, благодаря Марии Французской «бретонские метаморфозы» заменяют латинские, но до конца не порывают со своими античными корнями, беря их за модель, образец для подражания.

Обратимся еще раз к списку произведений молодого Кретьена. Последним в перечне Кретьен де Труа называет свою историю о Тристане и Изольде, в русском переводе — рассказ о том « ...как любила горячо / Изольда пылкого Тристана» Итак, к античным сюжетам добавляется бретонский сюжет. К сожалению, эта работа Кретьена была утеряна и не дошла до нас, от нее у нас остались лишь два имени: не Тристана и

<sup>&</sup>lt;sup>227</sup> Marie de France. Op.cit. vv. 135-137. P. 216.

<sup>&</sup>lt;sup>228</sup> Кретьен де Труа. Эрек и Энида. Клижес. М., 1980. С. 212–213.

Изольды, как это следует из русского перевода, но Марка и Изольды, как говорит Кретьен де Труа: «dou roi Marc et d'Iseut la Blonde».

Как мы помним, Мария Французская также внесла свою лепту в создание истории Тристана и Изольды. Речь идет о «Жимолости» – самом коротком из всех двенадцати лэ Марии.

У этого маленького лэ Марии самая сложная композиция: в начале поэтесса сообщает, что желает рассказать нам лэ, которое называют «Жимолость» и которое она сама много раз слышала и даже читала (l'ai trové en escrit). Все последующее повествование – история бедствий Тристана и рассказ о его встрече с королевой Изольдой. Далее Мария говорит, что, вспоминая об этой встрече, Тристан сочинил лэ, чтобы в новой разлуке хранить память о любимой. Ниже поэтесса сообщает нам название лэ Тристана на двух языках: Gotelef l'apelent en engleis, / Chevrefoil le nument  $Franceis^{229}$ , при этом само лэ Тристана отсутствует. Следуя тексту Марии, можно сделать вывод, что у лэ «Жимолость» было, по меньшей мере, три «редакции»: сначала лэ сочинил Тристан, чтобы, исполняя его на арфе, вспоминать о встрече с любимой; позже лэ стали исполнять многочисленные странствующие певцы-жонглеры (в этой «редакции» оно пользовалось большой популярностью, так как часто средневековых романах<sup>230</sup>); поэтесса слышала его упоминается в исполнение, читала его в «книге» и, наконец, создала свое собственное лэ.

<sup>&</sup>lt;sup>229</sup> «Gotelef его называют среди англичан, Chevrefoil его именуют французы»

<sup>&</sup>lt;sup>230</sup> Вспомним, например, следующие строки из «Романа о Лисе», где Лис, прикинувшись иностранным жонглером, перечисляет свой репертуар: «Но приносить хотейт утех // Моим искусством я для всех, //Брать в лэ бретонском верный тон // И знать про Мерлин и Нотон, // Король Артур, святой Брендан, // Про жимолость и про Тристан». // - «А знаешь про Изольду лэ?» // - «Йес, йес, - тот молвит, - сильвупле!» (пер. А. Наймана) – Роман о Лисе. М., 1987. С. 83.

О чем же это лэ? Мария, в отличие от Кретьена, в прологе представляет сюжет своей истории о Тристане и Изольде следующим образом:

...de Tristram e de la reïne, О Тристане и королеве, de lur amur ki tant fu fine... Об их любви, которая была столь чистой...

С. Хофер обратил внимание на то, что Кретьен избегает называть имена двух столь знаменитых любовников, заменяя имя Тристана именем мужа Изольды — короля Марка<sup>231</sup>. Хотя кретьеновский роман о Марке и Изольде не дошел до нас, мы можем предположить, что версия легенды Кретьена существенно отличалась от версии, данной Марией Французской в лэ о «Жимолости», которое воспевало любовь-адюльтер Тристана и королевы, — скорее всего два средневековых автора кардинально разошлись в трактовке легенды о Тристане и Изольде.

Обратим в этой связи внимание и на тот факт, что второй роман Кретьена де Труа, пролог к которому стал предметом нашего анализа в настоящей главе, часто называют «Анти-Тристаном» или «Нео-Тристаном» <sup>232</sup>, поскольку в нем Кретьен много раз намекает и прямо говорит о своем негативном отношении к роману об Изольде и Тристане. Приведем несколько примеров спора Кретьена де Труа с легендой о Тристане и Изольде на лингвистическом и сюжетном уровнях.

В истории зарождения любви между родителями Клижеса, которая не случайно происходит на корабле, есть такие строки:

La reïne garde s'en prent

Обоих что-то удручает.

<sup>&</sup>lt;sup>231</sup> Hofer S. Op.cit. P. 99-108, 112-114.

<sup>&</sup>lt;sup>232</sup> Lazar M. Amour courtois et «fin'amors» dans la littérature du XII<sup>éme</sup> siècle. P., 1964.

Et voit l'un et l'autre sovent Он бледен, и она бледна;

Descolorer et enpalir И в нем и в ней болезнь видна,

Et soupirer et tressaillir, И королева в этой хвори

Mais ne set por coi il le font

Винить предпочитает море... <sup>234</sup>

Fors que por la mer ou il sont.<sup>233</sup>

Вспомним, что это же море (*lameir*) винила в своей хвори Изольда, и средневековые романисты, например, Готфрид Страсбургский, удивительно искусно обыгрывали омонимичность значений этого слова:

«Изольда, что терзает вас?

Поведайте мне, не таясь».

Изольда бедная в ответ:

«Мне от lameir покоя нет.

Lameir мне душу извело,

Lameir мне причиняет зло».

Не разобрал Тристан сперва,

Что б эти значили слова.

Он был в недоуменье

Какое же значенье

Lameir в устах ее несет.

Он стал раздумывать и вот:

«L'ameir – любовь, l'ameir и горе,

А вместе с тем la mer ведь море»,

Из трех значений он на двух

Остановился, чтобы вслух

Не поминать Любовь.<sup>235</sup>

Кретьеновский Клижес превосходит в искусстве фехтования самого Тристана:

<sup>&</sup>lt;sup>233</sup> Chrétien de Troyes. Op.cit. vv. 541-546. P. 306.

<sup>&</sup>lt;sup>234</sup> Кретьен де Труа. Эрек и Энида. Клижес. М., 1980. С. 228–229.

<sup>&</sup>lt;sup>235</sup> Зарубежная литература средних веков. Хрестоматия/ сост. Б.И. Пуришев. М., 2004. С. 481- 482.

Cist ot le fust o tout l'escorce, Cist sot plus d'escremie et d'arc Oue Tristanz li niés le roi Marc...<sup>236</sup>

Как фехтовальщик и стрелок Он превзойти Тристана мог. <sup>237</sup>

Фенисса, главная героиня романа Кретьена, несколько раз на протяжении романа сравнивает себя с Изольдой, и, как можно догадаться, это сравнение оказывается не в пользу последней:

Einz vodraie estre desmembree Que de nos .II. fust remembree L'amor d'Iseut et de Tristen, Dont tantes folies dist l'en Oue hontes m'est a raconter. Je ne me porroie acorder A la vie qu'Ysez mena. Amors en lui trop vilena. Car li cors fu a dos rentiers Et li cuers iere a un entiers. Ensi tote sa vie usa C'onques les dos ne refusa. Ceste amors ne fu pas raisnable, Mais la moie est si veritable Que de mon cors ne de mon cuer N'iert partie faite a nul fuer. Ja voir mes cors n'iert garçoniers, Ja n'i avra .II. parçoniers. Qui a le cuer, cil ait le cors. Touz les autres en met defors.<sup>238</sup>

Скорей погибнуть соглашусь, Чем с ним разыгрывать решусь Роман Изольды и Тристана. Страшусь подобного романа. Судьба Изольды мне претит, Напоминать Изольду – стыд. Двоим она принадлежала, Тристана сердцем ублажала, А телом сладостным своим Служила все-таки двоим И ни с одним не порывала, С двоими век бы вековала. Любовь такая – мерзкий грех, Я не хочу таких утех; Я полагаю счастье цельно, И сердце с телом нераздельно, Двоих не стану веселить И самое себя делить; Кому душа, тому и тело, -Вот так любить бы я хотела. 239

<sup>&</sup>lt;sup>236</sup> Chrétien de Troyes. Op.cit. vv. 2742-2744. P. 373.

<sup>&</sup>lt;sup>237</sup> Кретьен де Труа. Эрек и Энида. Клижес. М., 1980. С. 295.

<sup>&</sup>lt;sup>238</sup> Chrétien de Troyes. Op.cit. vv. 3099 – 3118. P. 384.

<sup>&</sup>lt;sup>239</sup> Кретьен де Труа. Эрек и Энида. Клижес. М., 1980. С. 305–306.

Ниже Фенисса вновь возвращается к этому сравнению с такой же категоричностью и нетерпимостью:

Se je vos aim et vos m'amez,
Ja n'en serez Tristanz clamez
Ne je ne serai ja Yseuz,
Car puis ne seroit l'amour preuz
Qu'il i avroit blasme ne vice.
Ja de mon cors n'avrez delice
Autre que vos or i avez
S'a apenser ne vos savez
Coment je puisse estre en emblee
De vostre uncle desasemblee
Si que ja mais ne me retruisse...<sup>240</sup>

Но даже если я любима, Известный мне претит роман Вы, слава Богу, не Тристан; Отвергнута моей натурой Любовь Изольды белокурой, И кроме вас никто другой Во век не насладится мной...<sup>241</sup>

Поверить, что это говорит юная девушка, а не морализатор-Кретьен становится все сложнее, возникает чувство, что героиня пытается не столько убедить других, сколько самой поверить в свою правоту, непогрешимость и непохожесть на двух «скандальных» любовников, ставших притчей во языцех:

Ja ovec vos ensi n'irai, Car lors seroit par tot le monde Autresi com d'Yseut la Blonde Et de Tristen de nos parlé.<sup>242</sup> Изольде подражать не стану, Вы тоже не чета Тристану. <sup>243</sup>

В «Клижесе» появится, даже дважды, и волшебное питье, сыгравшее поистине неоценимую роль в истории двух средневековых влюбленных, но вспомним в каких целях: первый раз — чтобы во время

<sup>&</sup>lt;sup>240</sup> Chrétien de Troyes. Op.cit. vv. 5195 – 5205. P. 448.

<sup>&</sup>lt;sup>241</sup> Кретьен де Труа. Эрек и Энида. Клижес. М., 1980. С. 368.

<sup>&</sup>lt;sup>242</sup> Chrétien de Troyes. Op.cit. vv. 5244 – 5247. P. 449–450.

<sup>&</sup>lt;sup>243</sup> Кретьен де Труа. Эрек и Энида. Клижес. М., 1980. С. 370.

брачной ночи опьянить наркотическим напитком короля Алиса, законного мужа Фениссы (и Кретьен испытывает настоящую радость при описании обманутого короля, употребляя развернутую анафору, начинающуюся словом «ничто», «neant»), второй — чтобы ввергнуть Фениссу в летаргический сон, таким образом обманув и убедив всех в ее смерти.

Мы не будем здесь подробно касаться вопроса о том, удалось ли Кретьену противопоставить Тристане и Изольде Клижеса и Фениссу, история литературы сама дала на него красноречивый ответ.

Героиня Кретьена говорит много, ее речи полны риторики и патетики, но ее персонаж кажется искусственным и неживым, поскольку сам Кретьен говорит ее устами.

Не так в лэ Марии о Жимолости, единственном лэ, где французская поэтесса считает уместным показать слезы – слезы Тристана и королевы:

A tunt s'en part, sun ami lait ;Приходит время расставанья,mes quant ceo vint al desevrer,И слезы в горький час прощаньяdunc comencierent a plurer. 244Влюбленные не могут скрыть. 245

А когда в финальном эпизоде романа Кретьена Фениссу и Клижеса, подобно Изольде и Тристану, застают спящими, праведная Фенисса в страхе кричит:

<sup>&</sup>lt;sup>244</sup> *Marie de France. Op.cit.* vv. 102 – 104. P. 266.

<sup>&</sup>lt;sup>245</sup> Стихотворный перевод принадлежит автору данной работы.

Чего же бояться нравственной и праведной Фениссе? Мы помним, как в подобной ситуации, в лесу Моруа, спали Тристан и Изольда — в одежде, разделенные мечом Тристана. Их вид смягчил даже Марка, увидевшего двух влюбленных и простивших их. Фенисса и Клижес спят нагие.

Итак, не остается сомнений в том, что Кретьен де Труа и Мария Французская излагали историю Тристана и Изольды совершенно различным образом.

Интертекстуальные связи прослеживаются, на наш взгляд, и между последним романом Кретьена и лэ Марии. Большинство критиков согласно с тем, что Кретьен де Труа пишет свой последний роман – «Персеваль, или Повесть о Граале» – около 1181 года<sup>248</sup>. К этому времени Кретьен уже мог познакомиться со сборником «Лэ» Марии, для которого *terminus ante quem* остается спорным, однако не выходит за пределы 1170-х годов<sup>249</sup>.

Как кажется, в этом романе Кретьен де Труа мог ссылаться на один эпизод из лэ о «Соловье» Марии, уже упоминавшемся нами выше. Речь идет об эпизоде, в котором капля крови убитого злым мужем соловья окрашивает в алый цвет белую рубашку дамы. Посмотрим, как это описано у Марии Французской:

Sur la dame le cors geta, Он бросил в даму тельце (убитого соловья, – si que sun chainse ensanglenta Н.Д.) un poi desur le piz devant<sup>250</sup>. Которое оставило пятно крови на рубашке

<sup>&</sup>lt;sup>246</sup> Chrétien de Troyes. op.cit. vv. 6386 – 6391. P. 485.

<sup>&</sup>lt;sup>247</sup> Кретьен де Труа. Эрек и Энида. Клижес. М. 1980. С. 404.

<sup>&</sup>lt;sup>248</sup> Dictionnaire des lettres françaises. Le Moyen Age. 1964 (1992). P. 276–277.

<sup>&</sup>lt;sup>249</sup> Burgess G.S. Op.cit. P. 54.

<sup>&</sup>lt;sup>250</sup> *Marie de France*. Op.cit. vv. 117-119. P. 216.

дамы,

В том месте, где билось ее сердце.

Как писал Э. Хепффнер, «это пятно, каким бы маленьким оно ни было, [...] имеет, главным образом, символическое значение»<sup>251</sup>. Не касаясь в общем виде ни масштабного вопроса о символизме средневековой литературы<sup>252</sup>, ни того, что именно символизирует эта капля, подчеркнем, что сам эпизод, вне сомнений, символичен.

Как представляется, он мог служить отправной точкой для одной из сцен последнего романа Кретьена де Труа, — сцены, которая, пожалуй, является наиболее символической во всей французской литературе XII века.

Речь в ней идет о трех красных каплях крови убитой птицы, упавших на белый снег, при виде которых Персеваль в «Повести о Граале» вспоминает свою возлюбенную:

Qant Percevaus vit defolee Когда Персеваль увидел следы на снегу,

La noif sor coi la gente jut В том месте, где лежал гусь,

Et lo sanc qui entor parut, И кровь, которая была повсюду,

Si s'apoia desus sa lance Он опустил копье,

Por esgarder cele senblance. Чтобы посмотреть на это зрелище.

Et li sanz et la nois ensanble Поскольку кровь и снег

La fresche color li resanble Напомнили ему свежий цвет

Qui est en la face s'amie, Лица его возлюбленной.

Et panse tant que toz s'oblie, Задумавшись, он забыл обо всем.

Q'autresin estoit en son vis Ведь точно так же у нее на лице

Li vermauz sor lo blanc asis Алел красный цвет на белом фоне,

Con ces .III. gotes de sanc furent Как эти три капли крови на белом снегу.

<sup>&</sup>lt;sup>251</sup> *Hoepffner E.* Op.cit. P. 142–143.

 $<sup>^{252}</sup>$  О символизме средневековой литературы см., в частности: *Ribard J.* Le Moyen âge: littérature et symbolisme. P., 1984. P. 11.

Qui sor la blanche noif parurent<sup>253</sup>.

Итак, у обоих авторов красные капли крови, пролитые птицей, на белом фоне рубашки / снега, напоминают о любовных переживаниях героев. У Кретьена, вне сомнений, капли имеют метафорическое значение<sup>254</sup>.

Показательно, что анализируемый нами эпизод был широко известен и притягивал к себе внимание средневековых читателей, — именно его изобразил миниатюрист XIII века на одном из списков «Романе о Граале» (см. Приложение I).

Об этих трех каплях крови будет думать и современный французский писатель Кристиан Бобан<sup>255</sup>, создавая эти строки: «Три капли крови. Три красных слова на белом полотне жизни. [...] Поэзия начинается здесь, в этой главе, в конце XII века, на пятидесяти сантиметрах снега, в четырех фразах, в трех каплях крови. Поэзия, конец всех печалей, роза любви на снеге языка, цветок души на нити губ».

Говоря о последнем романе Кретьена де Труа, нельзя не сказать еще об одном возможном заимствовании из лэ Марии $^{256}$ . На этот раз речь идет не о мотиве, а всего лишь об одном слове – *surplus*.

В словаре Годфруа<sup>257</sup> и Тоблер-Ломача<sup>258</sup> мы можем найти перевод этого слова – «остальное», «то, что осталось», «(все) прочее».

<sup>&</sup>lt;sup>253</sup> Chrétien de Troyes. Op.cit. vv. 4128-4140. P. 1065.

<sup>&</sup>lt;sup>254</sup> См. предложенную Ж. Рибаром интерпретацию этого эпизода в цитируемой нами книги: *Ribard J. Op.cit*. P. 20-21.

Краткую информацию о нем см.: URL.: http://www.evene.fr/celebre/biographie/christian-bobin-889.php

 $<sup>^{256}</sup>$  Это наблюдение было высказано Мишелем Зэнком в его курсе лекций в Коллеж де Франс в 2008-2009 уч.г.

<sup>&</sup>lt;sup>257</sup> *Godefroy F.* Dictionnaire de l'ancienne langue française et de tous ses dialectes du IXe au XVe siècle.T. VI. Genève; P., 1982. P. 235-236.

Однако лучше понять значение этого слова нам поможет контекст, в котором употребляет его Кретьен. В начале романа мать Персеваля дает ему ряд наставлений, в числе прочих:

De pucele a molt qui la baisse.

Девушка позволяет многое тому, кто ее
Se lo baisier vos en consent,

целует,

Lo *soreplus* vos en desfant,

Но даже если вы получите от нее поцелуй,

Se laisier lo volez por moi. 259

Остальное я Вам запрещаю,

Если Вам будет угодно отказаться от этого ради меня.

Что касается Марии Французской, она уже успела поиграть с этим словом и его значением, использая тот же эвфемизм в той же ситуации, в лэ «Гижмар» :

Des ore est Guigemar a aise. Теперь Гижмар счастлив.

Ensemble gisent e parolent Они лежат в объятьях друг друга,

e sovent baisent e acolent ; Обмениваются поцелуями и нежными

bien lur covienge del *surplus*, речами,

de ceo que li altre unt en us!<sup>260</sup> Что же касается остального, того, что

принято между влюбленными,

этим они и занимаются!

Итак, мы предположили, что Кретьен нашел это «остальное» в его специфическом эротическом значении у Марии<sup>261</sup>. Однако и Мария Фанцузская была не первой, кто употребил этот эвфемизм в литературе

<sup>&</sup>lt;sup>258</sup> *Tobler-Lommatzsch A.* Altfranzösisches Wörterbuch, bd I-XI, Weidmannsche Buchhandlung. Berlin, 1955-2002. P. 2018.

<sup>&</sup>lt;sup>259</sup> Chrétien de Troyes. Op.cit. vv. 510-513. P. 958.

<sup>&</sup>lt;sup>260</sup> *Marie de France. Op.cit.* vv. 530-534. P. 52.

<sup>&</sup>lt;sup>261</sup> Ни в словаре Годфруа, ни в словаре Тоблер-Ломача не зафиксировано примера, в котором слово «surplus» имело бы такое специфическое эротическое занчение, какое оно имеет в процитированных нами строках из Марии и Кретьена.

XII века. Скорее всего, она воспользовалась известной ей кансоной одного трубадура, некоторое время бывавшего при дворе Генриха II и посвящавшим свои песни Альеноре Аквитанской — Бернарта де Вентадорна.

О лирике трубадуров речь пойдет в следующей главе нашего исследования, пока же подведем промежуточные итоги.

\*\*\*

Кретьен и Мария, два знаменитых автора XII века, жили во Франции и Англии, возможно, даже встречались. Их объединяет общность культурной атмосферы, царившей при дворе Генриха II, круг читательских интересов и писательских предпочтений.

В «Лэ» сборнике Марии Французской обнаруживаются многочисленные отсылки к произведениям Кретьена – в том числе позволяют рассматривать, несохранившимся; ОНИ среди некоторые повести Марии, посвященные сказочным превращениям людей животных, как своеобразную «бретонскую» версию В античных Овидиевских «Метаморфоз», переведенных молодым Кретьеном.

В свою очередь, Кретьен также не раз дает понять, что читал лэ Марии Французской; иной раз он прямо ссылается на лэ, как, например, в «Эреке и Эниде», иной раз развивает и усиливает встречающиеся в них образы и отдельные слова, как, например, в «Персевале», иной раз, как кажется, вступает с ней в полемику, как, например, в «Клижесе» или в несохранившемся романе о Тристане и Изольде.

## ГЛАВА III

## «Лэ» Марии Французской : бретонские сказания и влияние трубадуров

В этой главе мы продолжим исследование литературного контекста, в котором были созданы лэ Марии Французской, сопоставив их с лирическими поэмами ее современников – провансальских трубдуров. Бретонские сказания были известны в среде трубадуров. Так, Бернарт де Вентадорн упоминает веру бретонцев в грядущее возвращение короля Артура<sup>262</sup>; упоминает он и о своем «друге Тристане»<sup>263</sup> и даже сравнивает силу своей любви с силой любви Тристана к белокурой Изольде, причем сравнение оказывается не в пользу последнего:

plus trac pena d'amor Я страдаю из-за любви гораздо больше,

de Tristan l'amador, Чем любовник Тристан, который

que.n sofri manhta dolor Изведал столько мук

per Izeut la blonda. <sup>264</sup> Из-за Изольды Белокурой.

Подобным образом и Фолькет де Романс уверял, что Тристан никогда не любил прекрасную Изольду так, как он любит свою даму: «qez ainch no amet tan / Tristanz Ysolt la bella» — однако он идет еще дальше, ибо сравнивает себя не только с Тристаном, но и с Изольдой: «говоря по чести, я люблю Вас больше, / чем Изольда своего прекрасного

<sup>&</sup>lt;sup>262</sup> «La dousa votz ai auzida»: Bernard de Ventadour. A bilingual edition of the songs of Bernart de Ventadorn in Occitan and English. Lewiston; New York., 1999. P.150.

<sup>&</sup>lt;sup>263</sup> Op.cit. P. 256.

<sup>&</sup>lt;sup>264</sup> Op.cit. P. 270.

<sup>&</sup>lt;sup>265</sup> Falquet de Romans. L'œuvre poétique. Aix-en-Provence., 1987. P. 62.

друга Тристана», «plus vos am ses engan / no fetz Yseutz son bon amic Tristan»<sup>266</sup>.

Пейре Видаль сравнивает себя с бретонцами, которые ждут и любят своего короля так же, как он ждет свою даму<sup>267</sup>; Маркабрюн сопоставляет себя с самим Артуром<sup>268</sup>; список можно продолжить.

Порой, однако, бретонские сказания вызывали у трубадуров насмешку и критику, о чем свидетельствуют несколько песен, в которых речь идет о бретонцах, короле Артур и других персонажах бретонского цикла. Так, Пейре Видаль в двух своих канцонах – «Ajostar e lassar» и «Pus tornatz sui en Proensa» пишет об уже упоминавшейся вере бретонцев в то, что король Артур не умер и однажды вернется к своему народу.

Все эти песни и встречающиеся в них имена Артура, Изольды и Тристана свидетельствуют, как кажется, что у трубадуров, как и у Марии Французской, бретонские сюжеты вызывали определенный интерес. Однако Мария, как нам представляется, была знакома не только с бретонскими сказаниями, но и с песнями нескольких провансальских поэтов — своих современников и — более того — испытывала их непосредственное влияние, отразившееся в ее сборнике «Лэ».

В заключительной части второй главы мы говорили о слове «surplus» — «остальное» в его эротическом значении у Марии Французской и Кретьена де Труа, предположив, что второй позаимствовал этот эвфемизм у первой. Сама Мария, скорее всего, нашла его в кансоне Бернарта де Вентадорна, бывавшего при дворе Генриха II и

<sup>&</sup>lt;sup>266</sup> Op.cit. P. 200.

<sup>&</sup>lt;sup>267</sup> *Peire Vidal*. The songs. N.Y., 2006. P. 39.

<sup>&</sup>lt;sup>268</sup> Marcabru. A critical edition. Cambridge, 2000. P. 84.

<sup>&</sup>lt;sup>269</sup> The songs of Peire Vidal. N.Y., 2006. P. 39, 62.

упоминавшего этого монарха в своих песнях<sup>270</sup>. Возможно, несколько песен Бернарта были посвящены жене Генриха, Альеноре, которую он называл в своих песнях «мой магнит», «Mos Azimans».

В кансоне «Be.m cuidei de chantar sofrir» $^{271}$  этот трубадур таким образом обращается к своей даме :

e car vos plac que.m fezetz tan d'onor lo jorn que.m detz en baizan vostr' amor, del *plus*, si.us platz, prendetz esgardamen.<sup>272</sup> И поскольку Вам было угодно одарить меня такой честью

В тот день, когда Вы подарили мне поцелуй любви,

Подумайте, пожалуйста, и об остальном.

Бернарт с характерной для стиля некоторых трубадуров лаконичностью обходится лишь одним слогом («plus» вместо «surplus»), но налицо все слагаемые ситуации, обыгранной Марией и Кретьеном: употребление эвфемизма для обозначения соития и обязательное упоминание поцелуев, которые должны ему предшествовать.

Интересно отметить, что то же слово в той же ситуации появится еще раз у Пейре Видаля, который, видимо, позаимствовал этот мотив у своего старшего современника:

E.lh baizei a lairo И я украл у нее поцелуй,

La boca e.l mento. В губы и подбородок,

So n'ai agut e no mais re Поэтому мне причитается нечто

<sup>&</sup>lt;sup>270</sup> « Si.1 rei sui engles e.1 ducs normans... », Bernart de Ventadorn. A bilingual edition of the love songs of Bernart de Ventadorn in Occitan and English. Lewiston, New York. 1999. P.174.

 $<sup>^{271}</sup>$  «Я так хотел удержаться от песни».

<sup>&</sup>lt;sup>272</sup> Bernart de Ventadorn. A bilingual edition of the love songs of Bernart de Ventadorn in Occitan and English. Lewiston; New York, 1999. P. 104.

E sui totz mortz, si.l *plus* rete. большее,

И я умру, если она откажется от остального.

Но вернемся к Марии и ее «surplus». Это слово еще раз встретится нам в сборнике «Лэ», в общем прологе, перевод и краткий анализ которого мы уже приводили во введении к данной работе. Процитируем еще раз интересующий нас фрагмент и уточним его перевод, чтобы понять, какое значение здесь вкладывает Мария Французская в слово «surplus»:

<sup>10</sup>Ceo tes[ti]moine Precïens, Как свидетельствует Присциан,

Es livres ke jadis feseient В древние времена книги часто писались темно,

Assez oscurement diseient <sup>15</sup>Поскольку считалось, что потомки,

Pur ceus ki a venir esteient Которые будут по ним учиться,

E ki aprendre les deveient, Смогут их толковать и постичь их глубокий

K'i peüssent gloser la lettre смысл (дословно: «смогут обогатить их

E de lur sen *le surplus* mettre. дополнительным смыслом).

Как видим, на более поздней стадии (Мария писала общий пролог последним, после создания всех лэ) из эротической метафоры слово метафору превращается В познания И интерпретации: «высшее наслаждение», le surplus, которое достигается в половом акте, становится высшей точкой познания, достичь которую онжом только герменевтическом акте слияния новых авторов с авторами древними, слиянии, которое возможно лишь в акте толкования «новыми» автрами книг «древних», li anciens, и выходе через него в одновременность, «большое время», как сказал бы М.М. Бахтин.

Однако Марию Французскую и трубадуров связывает не только это слово. Уже в прологе к сборнику «Лэ», при описании короля Генриха II

Плантагенета, она оперирует ключевыми словами лирики трубадуров – здесь, в трех строках, их как минимум три : «pruz», «curteis», «joie».

En l'onur de vus, nobles reis, ki tant estes pruz e curteis, a qui tute joie s'encline...<sup>273</sup> Для вас, доблестный и любезный господин, Перед кем все склоняются с радостью...

Все эти слова, как известно, чрезвычайно важны для поэтики трубадуров<sup>274</sup>, о чем нам еще представится случай говорить ниже. Пролог к сборнику лэ свидетельствует, таким образом, об осознанной ориентации Марии на провансальскую поэзию и систему куртуазных ценностей. Под влиянием провансальской поэзии Мария Французская, как можно предполагать, трансформирует свой материал, избавляясь от тех его черт, которые несут наиболее яркую, языческую окраску, и в то же время, вводит в «Лэ» ключевые термины куртуазной науки любви.

Более того: мы предполагаем, что Мария Французская обратилась к «бретонскому материалу», поскольку некоторые сюжетные элементы кельтских сказаний легко встраивались в систему куртуазных ценностей и представлений.

Мы проиллюстрируем эти тезисы, рассматривая ряд лэ Марии, с одной стороны, в их связи с кельтскими источниками, с другой, – в сопоставлении с поэмами трубадуров и другими произведениями куртуазной литературы, которые могли быть ей известны.

<sup>&</sup>lt;sup>273</sup> *Marie de France. Op.cit.* vv. 43-45. P. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>274</sup> См., например: *Lazar M*. Amours courtois et fin'Amors dans la littérature du XII siècle. P., 1964; *Мейлах М.Б.* Язык трубадуров. М. 1975; *De Rougemont D.*, L'amour et l'Occident. P., 1979 (2006).

Лэ о Ланвале называют «первым артуровским романом на французском языке» 275. Речь здесь идет о том, что молодая прекрасная женщина влюбляется в рыцаря короля Артура и увозит его на прекрасный остров Авалон 276. На первый взгляд может показаться, что перед нами квинтэссенция бретонских сказаний, не имеющая никакого отношения к лирике трубадуров. Действительно, любовь феи (жительницы сида – волшебного холма) к человеку – один из самых популярных мотивов ирландских сказаний 277. Не вызывает сомнений сюжетное сходство этого лэ со скелами «Исчезновение Кондлы Прекрасного» (к Кондле, сыну

<sup>&</sup>lt;sup>275</sup> *Hoepffner E.* La géographie et l'histoire dans les Lais de Marie de France // Romania. 1930. Vol. 56. P. 25.

 $<sup>^{276}</sup>$  Интересно отметить, что подобный сюжет был широко распространен в народных шотландских балладах, посвященных поэту и пророку XIII века Томасу Рифмачу (Thomas the Rhymer). Вот что пишет об этом М.П. Алексеев: «...в основе этих баллад и всей легенды о Томасе Рифмаче лежат мотивы кельтских народных сказок. По этим легендам и балладам, Томаса уводит с собой королева фей. Томас садится на ее волшебного коня, и они вместе скачут по городам и долинам, проносятся через огромное озеро к распутью трех дорог, из которых одна ведет на небо, другая в ад, третья в королевство фей, страну вечной юности. Сюда, в эту обетованную страну, и увлекает Томаса королева фей, подобно тому, как в кельтских преданиях феи, полюбившие смертных, открывают им доступ в страну бессмертия и вечного блаженства...» (Цит. по: Алексеев М.П. Литература средневековой Англии и Шотландии. М.: Высш. шк., 1984. С. 228-229). Баллады на этот сюжет («Томас-Рифмач», «Том Рифмач») можно найти в книге: Английская и шотландская народная баллада: Сборник. / сост. Л.М. Аринштейн. М., 1988.С. 153-157; др. перевод см. в книге: Воды Клайда: Английские и шотландские народные баллады и песни / пер. Игн. Ивановский. Л., 1987. С. 145–148.

<sup>&</sup>lt;sup>277</sup> См. следующие мотивы в «Указателе мотивов ранне-ирландской литературы» Кросса (*Cross T.P.* Motif-index of Early Irish Literature. New York, 1969): F300. «Брак или связь с феей» (р. 86), F302. «Любовница-фея» (р.256), «Фея в виде прекрасной молодой женщины» (р. 247), F234.2.5. F 302.30.1. «Фея навещает смертного и становится его любовницей» (р. 256), F304. «Сексуальные отношения с феей» (Р. 304).

короля Конна Ста Битв, приходит красавица, которой «не угрожают ни старость, ни смерть, и увлекает его в восхитительную страну, где живут только женщины и девушки»<sup>278</sup>), «Недуг уладов» (в дом к Крунху приходит прекрасная девушка, которая становится его женой и приносит ему богатство и счастье), «Болезнь Кухулина и единственная ревность Эмер» (Фея Фанд из чудесной страны сидов влюбляется в Кухулина).

Обстоятельства, которых происходит встреча Ланваля с В красавицей, также имеют кельтское происхождение. Опечаленный тем, что Артур не наделил его дарами, Ланваль отправляется на конную прогулку; он оказывается на прекрасном лугу и собирается отдохнуть у источника, причем его лошадь внезапно начинает сильно дрожать. Как известно, у кельтов вода часто является местом перехода в иной мир; в кельтской мифологии большую роль играют женские божества воды, на что указывал еще Т.П.Кросс<sup>279</sup>. Странное поведение лошади говорит о приближении потустороннего существа, И действительно, некоторое время Ланваль видит прекрасных девушек, ДВУХ приближающихся к нему со стороны реки<sup>280</sup>. Это посланницы, которые отводят рыцаря в шатер своей госпожи, ибо она желает подарить Ланвалю свою любовь. Подобную ситуацию мы встречаем в ирландской саге «Болезнь Кухулина и единственная ревность Эмер», когда заснувшему Кухулину также являются две женщины, – служанки феи Фанд, которая его полюбила.

Став возлюбленной Ланваля, дама делает ему подарки<sup>281</sup> и дает обещание: когда бы он ни захотел встретиться с ней, она тут же появится

 $<sup>^{127}</sup>$  Широкова Н.С. Мифы кельтских народов. М., 2005. С. 258

<sup>&</sup>lt;sup>279</sup> Cross T. P. "The celtic elements in the lays of Lanval and Graelant", Modern Philology. 12. 1915. P. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>280</sup> См. в указателе Кросса мотив F 265.1. «Фея у брода» (р. 254).

<sup>&</sup>lt;sup>281</sup> В указателе Кросса: мотив F340. «Дары от фей» (р. 177), F 342. «Человек получает деньги от фей» (р. 260), F 343.5. «Фея дает прекрасную одежду» (р. 261).

и выполнит любое его желание. Подобное обещание дает Кухулину и фея Фанд: «Куда бы ты ни призвал меня на свиданье любви, я приду»<sup>282</sup>. Однако красавица предостерегает рыцаря: он не должен рассказывать никому о ней и их любви<sup>283</sup>. Т.П. Кросс видит в словах дамы намек на ирландский гейс и считает, что «...присутствие табу на имя в ранней кельтской литературе и бретонских лэ очевидно показывает кельтское влияние... »<sup>284</sup>.

Далее Мария рассказывает, при каких обстоятельствах рыцарь нарушает запрет. Возлюбленная Ланваля, в которой Кросс видит «оскорбленную фею» из ранней кельтской литературы, исчезает<sup>285</sup>. В финале красавица тем не менее прощает Ланваля и вместе, верхом на белой лошади, они отправляются на остров Авалон<sup>286</sup>. Кросс отмечает, что «мотив оскорбленной феи существует в ранней кельтской литературе как независимо, так и в комбинации с мотивом путешествия в иной мир»<sup>287</sup>. Потусторонний мир у кельтов (Авалон, «Страна яблок», «Стеклянный остров», «Страна женщин», «Страна юных») чаще всего расположен на островах; чтобы туда попасть, надо пройти водную преграду.

Итак, «визит феи в мир смертных в поисках возлюбленного, ее разговор с ним, ее странный приказ, ее связь с водой [...], ее

<sup>&</sup>lt;sup>205</sup> Саги об уладах. М., 2004. С. 174.

<sup>&</sup>lt;sup>283</sup> В указателе мотивов: С435.1. «Табу на произнесение имени сверхъестественной жены» (р. 90), С 999. 1.1.4. «Табу, наложенное феей» (р. 103).

<sup>&</sup>lt;sup>284</sup> Cross T.P. The celtic elements in the lays of Lanval and Graelant // Modern Philology. 1915. Vol.12. P.44.

 $<sup>^{285}</sup>$  Указатель мотивов: F302.5.4. «Любовница-фея покидает мужчину, когда он нарушает табу» (Р. 258).

<sup>&</sup>lt;sup>286</sup> Там же: F 66. «Путешествие в иной мир верхом на лошади» (р. 228), F 213. «Страна фей на острове» (р. 244), F 234.2.7. «Фея как проводник в страну фей» (р. 248), F 370. «Визит в страну фей» (Р. 264)

<sup>&</sup>lt;sup>287</sup> Op.cit. P. 9.

необыкновенная щедрость, пренебрежение ее предупреждением, [...], исчезновение и последующее раскаяние возлюбленного, наконец, финальное возвращение и отъезд в Иной мир вместе с возлюбленным [...] – все это может быть отнесено к ранней кельтской традиции» <sup>288</sup>; таков вывод, который делает Кросс и ряд других исследователей <sup>289</sup>.

То, что вышеперечисленные мотивы, например, мотив оскорбленной феи (богини) встречается и в ранних литературах Индии, Греции, Италии, отмечал еще Кросс<sup>290</sup>, хотя ни у кого не возникает сомнений в том, что Мария, как и ее современник Кретьен де Труа, вдохновились именно кельтским фольклором, в котором находят свои корни и роман о Тристане, и знаменитые романы «артуровского цикла»<sup>291</sup>.

Сходство кельтских мотивов, содержащихся в лэ о Ланвале, с обусловлено, фольклором других страх на наш взгляд, немаркированностью, стертостью их собственно бретонского Можно ли предположить, что сведения о кельтской мифологии, которыми располагала Мария, были ограничены и скудны? В пользу такого предположения говорит, как кажется, предельная краткость, с которой Мария описывает остров Авалон: «un isle qui mult est beals» 292 (она использует неопределенный артикль и немаркированное определение, которое может сопровождать в других лэ описание девушки («une fille bele»), а также рыцаря и возлюбленного («bon chevalier», «beus amis»)) или тот факт, что Мария называет подругу Ланваля лишь «dame»

<sup>&</sup>lt;sup>288</sup> *Op.cit.* P. 60.

<sup>&</sup>lt;sup>289</sup> Cm.: *Ménard Ph.* Op.cit.; *Mickel E.J. Op.cit.; Jasinski R.* Histoire de la littérature française. T. 1<sup>e</sup>. P., 1965. P. 22-23 etc.

<sup>&</sup>lt;sup>290</sup> Cross T.P. The celtic elements in the lays of Lanval and Graelant // Modern Philology. 1915. Vol.12. P.4 (588).

<sup>&</sup>lt;sup>291</sup> См., например, книгу Е.М. Мелетинского: *Мелетинский Е.М.* Средневековый роман. Происхождение и классические формы. М., 1983.

<sup>&</sup>lt;sup>292</sup> «Остров, который так прекрасен» (*Marie de France, op.cit.* v. 661. P. 166).

и *«dameisele»*, но никогда не «феей», как делают современные исследователи, надо сказать, не без оснований.

В кельтских сагах, однако, не раз встречаются куда более подробные описания Авалона — этого языческого «рая», где нет ни горя, ни бед, ни смерти, где вечно юные герои находят любовь и забвение бед. Такое описание есть и в саге «Плавание Брана, сына Фебала», и в саге «Сватовство к Этайн». Как рассказывается в саге «Приключения Кормака в обетованной стране», там «царит лишь одна правда, ... нет ни старости, ни дряхлости, ни печали, ни горести, ни зависти, ни ревности, ни злобы, ни надменности» 293. Лойг, возница Кухулина, описывает страну феи Фанд следующим образом:

«Видел страну я добрую, светлую, Нет там обмана, и ложь неведома

.....

На пиру я видел много милых женщин, Много девушек, прекрасных собою. А на охоте, средь холмов лесистых, Там состязались красивые юноши. В доме – много певцов и музыкантов Для увеселенья женщин и девушек»<sup>294</sup>.

Даже если Мария не слышала этих описаний Авалона от бродячих кельтских певцов, она могла получить их из письменных источников, – в том числе из книги Гальфрида Монмутского, который в «Жизни Мерлина» описывает Авалон следующим образом:

«Остров Плодов, который еще именуют Счастливым, Назван так, ибо все само собой там родится.

<sup>&</sup>lt;sup>293</sup> Исландские саги. Ирландский эпос. М., 1973. С.689.

<sup>&</sup>lt;sup>294</sup> Саги об уладах. М., 2004. С. 167–168.

Нужды там нет, чтобы пахарь поля взрывал бороздами,

Нет земледелия там: все сама дарует природа.

Сами собою растут и обильные злаки, и гроздья,

Сами родятся плоды в лесах на раскидистых ветках.

Все в изобилье земля, как траву, сама производит.

Сто и более лет продолжается жизнь человека» 295.

Итак, едва ли следует считать, что Мария вовсе ничего не знала о чудесном острове. По какой же причине ее описание столь лаконично?

На этот вопрос можно предложить два ответа. Первый как будто лежит на поверхности: Мария Французская пишет свои лэ в середине XII века, она христианка и, напомним, по одной из версий, в конце жизни стала настоятельницей монастыря<sup>296</sup>. Естественно, что она убирает все указания на связь Авалона с языческими представлениями древних кельтов о загробном мире, которые нашли отражение в сагах, а также в произведениях Гальфрида Монмутского и Васа. Однако только лишь христианским благочестием можно объяснить немногословность Марии?

Мария Французская, в эпилоге лэ об Элидюке, наделила древних бретонцев эпитетом «куртуазные»: «li anciën Bretun *curteis*». Логичным кажется предположить, что «куртуазным» она делает и «бретонский материал». Несомненное влияние куртуазных представлений и провансальской поэзии заметно и в анализируемом лэ о Ланвале, – несмотря на то, что оно, как мы отметили выше, многим обязано кельтским сказаниям.

Так, не будет преувеличением сказать, что Ланваль представлен как истинный куртуазный влюбленный. Он обладает доблестью (*valur*), храбростью (*prüesce*), физической красотой (*beauté*) и одной из главных куртуазных добродетелей – щедростью (*largesce*), в которой ему уступает

 $<sup>^{295}</sup>$  Гальфрид Монмутский. История бриттов. Жизнь Мерлина. М., 1984. С. 157.

<sup>&</sup>lt;sup>296</sup> Dictionnaire des lettres françaises. Vol. 4. Le Moyen Age. P. 499.

сам король Артур, забывший наградить этого рыцаря при раздаче даров. Используя анафору, Мария акцентирует наше внимание на этом качестве своего героя:

Lanval donout les riches duns,
Lanval aquitout les prisuns,
Lanval vesteit les jungleürs,
Lanval faiseit les granz honurs,
Lanval despendeit largement,
Lanval donout or e argent:
n'i ot estrange ne privé
a ki Lanval n'eüst doné<sup>297</sup>.

Ланваль делал богатые дары,
Ланваль освобождал должников,
Ланваль дарил одеяния жонглерам,
Ланваль совершал великие благодеяния,
Ланваль щедро тратил деньги,
Ланваль раздавал золото и серебро:
Не было ни чужих людей, ни близких,
которых Ланваль не одарил бы.

Любовь проникает в сердце Ланваля, так сказать, по куртуазным правилам: подобно трубадурам, он созерцает даму и восхищается ее телесной красотой, вовсе не упоминая о ее моральных качествах<sup>298</sup>. Точно таким же образом Ланваль восхищается «прекрасным и благородным станом»<sup>299</sup>, своей возлюбленной, чье лицо, шея и грудь были «белее цветов боярышника»<sup>300</sup>:

<sup>&</sup>lt;sup>297</sup> *Marie de France*. Op.cit. vv. 209-216. P. 144.

<sup>&</sup>lt;sup>298</sup> М. Лазар отметил, что моральные качества дамы для трубадуров по большей части не имели значения, поэтому они не находят отражения в провансальской лирике. Наиболее важным для них был «эстетический» элемент: именно «созерцание тела дамы, сверкающей белизны ее кожи, волнующей сладости ее взора рождает в сердце любовь...» (*Lazar M. Op.cit.* P. 64). Об этом же пишет Жак Ветштайн: «Трубадуры вдохновляются эстетикой Августина, но меняют соотношение между красотой и добродетелью; красота для них важнее всего, а добродетель становится лишь формой, способом сделать ее еще более выдающейся», см.: *Wettstein J.* «Меzura». L'idéal des troubadours, son essence et ses aspects. Genève, 1974. P. 84–85 ; ср. также ниже : « трубадуры больше не обращают внимание на добродетель, для них на первом плане находится красота», Ор.сіt. Р. 88.

<sup>&</sup>lt;sup>299</sup> «le cors bien fait e gent»

<sup>&</sup>lt;sup>300</sup> «Le vis, le col e la peitrine; // Plus ert blanche que flur d'espine»

Il l'esgarda, si la vit bele;

Amurs le puint de l'estencele,

Que sun quor alume e esprent.

Il li respunt avenantment.

«Bele, fet il, si vus pleiseit

E cele joie me aveneit

Que vus me vousissez amer,

Ne savrïez rien commander

Que jeo ne face a mien poeir,

Turt a folie u a saveir.

Jeo f[e]rai voz comandemenz...»<sup>301</sup>

Он смотрел на нее и восхищался ее

красотой;

Искра любви зажгла Ланваля

И воспламенила его сердце.

Он любезно ответил ей:

«Красавица, если таково ваше желание,

И вы готовы доставить мне такую

радость,

Полюбив меня,

Я буду исполнять все, что вы мне

прикажете,

Сделаю все, что смогу,

Будь то глупо или умно.

Я выполню любые ваши приказания...

Как и трубадур, Ланваль предлагает даме «служение», он готов исполнять любые ее приказания. Примеры такого поведения влюбленного бесчисленны в провансальской лирике, где поэт всегда предстает «вассалом» своей дамы, которая часто и зовется «сеньором» трубадура<sup>302</sup>. Обратим внимание, что Мария использует здесь одно из ключевых слов поэзии трубадуров: «joie» (старопрованс. «joy») – «радость». «Радость» для трубадура – это и любовная страсть, и сладостное ощущение, рождающееся от взгляда или поцелуя дамы, радость – это то синоним

<sup>&</sup>lt;sup>301</sup> Marie de France. Op.cit. vv. 117-127. P. 140.

<sup>&</sup>lt;sup>302</sup> Такая «феодализация» любви, многочисленные примеры которой мы находим в лирике трубадуров, позволила ряду ученых выдвинуть «феодальносоциологическую» теорию происхождения fin'amors трубадуров - см., например, Jackson W.T.H. The Literature of the Middle Ages. N.Y., 1960; на русском языке кратко об этом: Веселовский А.Н. Избранное: Историческая поэтика. М.: «Российская политическая энциклопедия» (РОСПЭН), 2006., - С. 253; Матюшина И.Г. Древнейшая лирика Европы. М.: Российск. гос. гуманит. ун-т, 1999. С. 361-362.

самой любви, то синоним дамы, то синоним эротического наслаждения (к этому термину и его значениям мы еще вернемся) $^{303}$ .

О чем же мечтает «куртуазный влюбленный»? Судя по песням трубадуров, он мечтает о тайной встрече с дамой, как пишет М. Лазар: «...провести ночь с обнаженной дамой, в глубине ее алькова, ласкать ее белую кожу, целовать и обнимать ее прекрасное тело...»<sup>304</sup>. То же можно сказать и про Ланваля:

Mult li est tartЕму не терпелосьque s'amie puisse tenir,сжать в объятиях свою подругу,baisier, acoler e sentir... 305целовать, обнимать, чувствовать ее близость...

Впоследствии Ланваль отвергает любовь, предложенную ему самой королевой Гениеврой, что приводит его к утрате возлюбленной, поскольку он вынужден нарушить обещание и рассказать королеве о своей «фее». Как мы помним, Кросс видел причину исчезновения красавицы в нарушении гейса, однако, возможно, причину не следует искать так далеко, — ведь одно из главных правил *fin'amors* запрещает разглашать тайну своей любви, ибо, как свидетельствует Андрей Капеллан: «Любовь разглашенная редко долговечна» 306. Андрею

Посему, в Гаскони собравшись, суд высоких дам единым гласом определил во веки веков быть тому рыцарю отказану в надеждах на любовь и быть ему от всякого схода рыцарей и дам в поношении и поругании. Если же какая женщина посмеет преступить сей приговор высоких дам, ущедривши его своею любовью, то да будет и

<sup>&</sup>lt;sup>303</sup> Lazar M. Op.cit. P. 107; Wettstein J. « Mezura ». L'idéal des troubadours, son essence et ses aspects. Genève.1974. P. 91.

<sup>&</sup>lt;sup>304</sup> *Op.cit.* P. 133.

<sup>&</sup>lt;sup>305</sup> *Marie de France. Op.cit.* vv. 256-258. P. 146.

<sup>&</sup>lt;sup>306</sup> Жизнеописания трубадуров. М., 1993. С. 400. В своем знаменитом трактате (с. 394) Андрей Капеллан приводит такой интересный для нас случай: Некоторый рыцарь разгласил постыдным образом сокровенные тайны своей любви. На сей поступок все, ратующие в стране любви, стали взывать о суровейшем возмездии, да не станет безнаказанность столь великого вероломства примером для других.

Капеллану вторят многие трубадуры: Бернарт де Вентадорн, Арнаут Даниэль, Арнаут де Маройль, Гийом де Кабестань, Пьер Раймон, и, отчасти, Жираут де Борнейль<sup>307</sup>. Итак, не исключено, что некоторые «кельтские», бретонские мотивы оказались привлекательными для Марии благодаря роли, которую женщина играла в кельтском обществе, отразившейся в «кельтском» фольклоре и ранней кельтской литературе<sup>308</sup>. В этом отношении кельтские сказания созвучны поэзии трубадуров и обществу XII куртуазному века. Вслед за трубадурами Мария Французская начинает осознавать роль женщины любовных отношениях, в ее лэ бретонские по происхождению сюжеты и концепция любви трубадуров не вступают в противоречие, но, гармонически сочетаются. Можно предположить, кроме того, что не только христианская религия, но и влияние куртуазной культуры, а также и внимание к придворному этикету XII века заставляли Марию определенным образом смещать акценты в своих лэ.

В следующем лэ Марии Французской — лэ об Элидюке — куртуазные представления и система ценностей сходным образом накладываются на кельтский по происхождению сюжет. Как и подруга Ланваля, главная героиня этого лэ, прекрасная Гиядон первая влюбляется в Элидюка, который был «curteis e sage, / Beau chevalier [e] pruz e large» 709, то есть обладал все тем же «набором» куртуазных добродетелей. Принцесса услышала (как и герои фольклорных

на ней вовеки та вина и да будет она оттоле ненавистна всем достойным женщинам (пер. М.Л. Гаспарова).

<sup>&</sup>lt;sup>307</sup> Wettstein J. «Mezura». L'idéal des troubadours, son essence et ses aspects. Genève., 1974. P. 16.

 $<sup>^{308}</sup>$  См., например, главу «Женщина в кельтском мире» в кн.: *Бондаренко Г.В.* Повседневная жизнь древних кельтов. М., 2007. С. 195–216.

<sup>&</sup>lt;sup>309</sup> Куртуазен и разумен, прекрасный рыцарь, храбрый и щедрый. (*Marie de France*. Op.cit. vv. 271–272. P. 282.

произведений) об Элидюке и его славе: «La fille al rei l'oï numer / E les biens de lui recunter», а затем пригласила его к себе:

Icele l'a mult esguardé, Она внимательно рассмотрела sun vis, sun cors e sun semblant; Его лицо, стан и внешность, dit: en lui n'a mes avenant. Сказала, что ей все нравится, Forment le prise en sun curage. По достоинству оценила его вид. Amurs i lance sun message Любовь отправила ей послание, ki la somunt de lui amer; О том, что она предписывает любить его; palir la fist e suspirer. Девушка сделалась бледна и вздыхала, Mes el nel volt metre a raisun, Но она не хотела ему признаваться, qu'il ne li turt a mesprisun. 310 Опасаясь, как бы Элидюк не пренебрег ею.

Как в лирике трубадуров, так и в лэ Марии для возникновения любви между героями большое значение имеет их физическая красота. Небезынтересно отметить, что в этом фрагменте Мария, как, впоследствии, авторы аллегорического «Романа о Розе», олицетворяет любовь, которая и отправляет Гиядон послание.

Как и трубадуры, Мария описывает страдания влюбленных: девушка бледнеет и вздыхает; ее мучает бессонница: «Unkes anuit nen oi repos, / ne pur dormer les uiz ne clos»<sup>311</sup>. Как свидетельствует Андрей Капеллан в своем трактате «О любви», «кто терзается любовным помыслом, тот мало спит...», так что и в этом поведение принцессы соответствует поведению «куртуазной влюбленной».

Элидюк, со своей стороны, становится

Tuz est murnes e trespensez; ... мрачен и удручен; pur la bele est en grant esfrei, Oн расстроен из-за красавицы, la fille sun seignur le rei, Дочери его сеньора короля,

<sup>&</sup>lt;sup>310</sup> Marie de France. Op.cit. vv. 300-308. P. 284.

<sup>&</sup>lt;sup>311</sup> *Marie de France*. Op.cit. vv. 341–342. P. 286.

ki tant dulcement l'apela, e de ceo qu'ele suspira.<sup>312</sup> Которая так сладко с ним говорила

И вздыхала из-за него.

Как и в «Ланвале», прекрасная принцесса снова выступает активной стороной в любовных отношениях, мечтая, что Элидюк станет ее «любовником»: «La pucele ki l'ot veü / Vodra de lui fere sun dru»<sup>313</sup>, – здесь важно обратить внимание на эротический характер любви, о котором мечтает девушка, поскольку слово, которое она употребляет, то же самое, что употребила и Гениевра, делая, как мы помним, Ланвалю предложение стать его возлюбленной, - слово «dru». Это слово (и однокоренное существительное – «drüerie») имеют, в числе прочих, следующие значения: «любовник», «любовная связь», «развлечение», «ухаживание»<sup>314</sup>.

Как трубадуры в своих песнях, так и Мария Французская в своих лэ большое внимание начинает уделять описаниям чувств героев, их мыслям и переживаниям.

Так, в лэ об Элидюке Мария вводит пространные внутренние монологи своих героев, отражающие их смятение и переживание неизведанного до ныне любовного чувства:

«...jeo eim le novel soldeier, Я люблю нового вассала,

Eliduc, le bon chevalier. [...] Элидюка, хорошего рыцаря. [...]

Se par amur me vuelt amer Если он хочет любить меня

e de sun cors asseürer, И довериться мне,

jeo ferai trestut sun plaisir, Я доставлю ему удовольствие,

si l'en puet granz biens avenir; И у него будет много благ:

de ceste terre sera reis. Он станет королем этих земель.

<sup>&</sup>lt;sup>312</sup> *Marie de France*. Op.cit. vv. 314–318. P. 284.

<sup>&</sup>lt;sup>313</sup> «Девушка, которая его увидела, //Захотела сделать (рыцаря) своим любовником» (*Marie de France*. Op.cit. vv. 326–327. P. 286.)

<sup>&</sup>lt;sup>314</sup> Tobler-Lommatzsch. Op.cit. P. 2087-2090.

Tant par est sages e curteis, Oн так разумен и куртуазен, que, s'il ne m'aime par amur, Что, если он не полюбит меня,

murir m'estuet a grant dolur.[...] Мне останется лишь умереть от большого

Lasse! cum est mis quers suzpris горя.[...]

pur un hume d'altre païs! О, как томится мое сердце

Ne sai s'il est de halte gent, По мужчине из чужой страны!

si s'en ira hastivement; Не знаю, благородного ли он

jeo remeindrai cume dolente. происхождения,

Folement ai mise m'entente. Он так быстро ушел,

Unkes mes n'i parlai fors ier А я осталась печалиться.

e or le faz d'amer preier. Безумие слушать себя.

Jeo quid que il me blasmera; Я говорила с ним лишь раз, вчера,

S'il est curteis, gre me savra...» <sup>315</sup>. А сейчас прошу его о любви.

Я думаю, он осудит меня.

Но если он куртуазен, доверюсь ему.

## А вот что чувствует Элидюк:

Mult se teneit a malbailli, Он был очень несчастен,

kar a sa femme aveit premis, Так как обещал своей жене,

ainz qu'il turnast de sun païs, Перед отъездом из своей страны,

que il n'amereit se li nun. Что не будет никого любить, кроме нее.

Ore est sis quers en grant prisun. Но сейчас его сердце в плену:

Sa leialté voleit guarder; Он хочет сохранить верность,

mes ne s'en puet nïent oster Но не может удержаться

que il nen eimt la dameisele, От любви к Гиядон,

Guilliadun, que tant fu bele, Девушке, котороая столь прекрасна;

de li veeir e de parlere От того, чтобы ее видеть и с ней говорить,

e de baisier e d'acoler; И целовать ее, и сжимать в объятьях.

mes ja ne li querra amur Но он никогда не попросит ее любви,

ki li aturt a deshonur, Которая принесет ей бесчестье,

tant pur sa femme guarder fei, Так как он хранит верность своей жене

И королю.

tant pur ceo qu'il est od le rei. 316

<sup>&</sup>lt;sup>315</sup> Marie de France. Op.cit., vv. 339-396. P. 286-288.

Известно, что любовь, воспеваемая трубадурами, это любовьадюльтер, которая невозможна между супругами, но всегда возникает между замужней дамой и воспевающим ее рыцарем-трубадуром. Свидетельство этому – все провансальские песни; об этом же пишет и Андрей Капеллан в уже цитированном нами выше трактате: «...liquide constet inter virum et uxorem amorem sibi locum vindicare non posse»<sup>317</sup> («достоверно известно, что между мужем и женой любовь не может иметь место»). В лирике трубадуров fin'amors всегда противопоставлена отношениям между супругами. В определенном смысле любовь между Элидюком и Гиядон отвечает этим требованиям, хотя традиционной для куртуазной литературы пары влюбленных – замужней дамы и не связанного узами брака трубадура, воспевающего ее и молящего о снисхождении и «радости», – в «Элидюке» мы встречаем женатого рыцаря и девушку, которая открывает ему свое чувство и мечтает о его любви.

Итак, как видим, многое в отношениях между влюбленными можно объяснить влиянием лирики трубадуров и придворного этикета XII века. Чувство Элидюка и Гиядон изначально носит характер адюльтера, его описание повторяют традиционные описания лирики трубадуров: мотив любовного страдания и любовной муки, включающую потерю сна, бледность, задумчивость и печаль, метафора любовного плена, чувственный характер любви (мечты Элидюка подобны мечтам Ланваля; и те, и другие согласуются с теми пожеланиями, которые высказывали трубадуры).

<sup>&</sup>lt;sup>316</sup> *Marie de France*. Op.cit. vv. 462-476. P. 292.

<sup>&</sup>lt;sup>317</sup>Andreas Capellanus. De Amore Liber Primus. URL.: http://www.thelatinlibrary.com/capellanus.html

В то же время героиня «Элидюка» мечтает о законном браке: «ele l'amie de tel amur, / de lui vuelt faire sun seignur...» (она не знает, что у ее возлюбленного уже есть жена); это полностью противоречит концепции *fin'amors*, но является единственно приемлемым для христианского общества. И если Элидюка можно обвинить в грехе двоеженства, то его первая жена, «скромная» Гийделюэк, являет нам пример истинно христианского поведения, смирения и кротости. Она, видя, как Элидюк мучается и страдает, решает уйти в монастырь, давая возможность влюбленным быть вместе и жить в законном браке. Прожив, таким образом, вместе долгие счастливые годы, Элидюк и Гиядон в конце жизни также уходят в монастырь. Женщины молятся за него, он – за них. И, как свидетельствует Мария:

Mult se pena chescuns pur sei de Deu amer par bone fei e mult par firent bele fin, la merci Deu, le veir devin!<sup>319</sup>

Каждый старался
Искренне любить Бога;
И прекрасна была их кончина,
По милости Бога, которому только лишь и

известно грядущее.

Такое решение, казалось бы, неразрешимого любовного конфликта обуславливается влиянием христианства, которое не избежали ни лэ Марии Французской, ни романы ее современника Кретьена де Труа<sup>320</sup>. Однако основное внимание в лэ об Элидюке Мария уделяет описаниям чувств героев, процессу зарождения любви и анализу любовных переживаний Гиядон и ее возлюбленного, – в этом отношении влияние поэзии трубадуров на Марию Французскую не вызывает сомнения.

<sup>&</sup>lt;sup>318</sup> «Она так любит его, что хочет стать его женой» (*Marie de France*. Op.cit. vv. 513-514. P. 294).

<sup>&</sup>lt;sup>319</sup> Marie de France. Op.cit. vv. 1177-1180. P. 326.

<sup>&</sup>lt;sup>320</sup> См. в этой связи анализ его романов М. Лазара – Lazar M. *Op.cit*. Р. 199-248.

Выводы, к которым мы пришли анализируя лэ о Ланвале и лэ об Элидюке, находят подтверждение и в лэ об Эквитане.

Здесь перед нами король, «ki mult fu curteis»<sup>321</sup>. Характеризуя далее Эквитана, Мария делает важное замечание: «Cil metent lur vie en nuncure / ki d'amer n'unt sen ne mesure...»<sup>322</sup> («Кто безрассуден и неумерен в любви, тот не дорожит жизнью»). Обратим внимание, что она использует слово «mesure» («мера»). Как известно, мера (*«Мегига»* на языке трубадуров) – одна из важнейших ценностей куртуазного универсума: «Кардинальная добродетель куртуазной личности определяется этико-интеллектуальной категорией Мегига, которая, отождествляясь с самим понятием Cortezia, регулирует весь комплекс куртуазного поведения»<sup>323</sup>.

Итак, настоящий куртуазный влюбленный должен обладать мерой; как пишет М. Лазар «нельзя быть куртуазным, не сохраняя меры во всех вещах»<sup>324</sup>. Практически все трубадуры воспевают Меру в любви, в отношениях с Дамой, в поведении... А, например, для Фольке из Марселя сама Куртуазия есть ни что иное, как Мера<sup>325</sup>. Напротив, главный герой нашего лэ не умеет соблюдать «меру». Ниже мы увидим, к чему приведет его этот недостаток.

Как и «фея» из «Ланваля», король Эквитан влюбляется в жену своего сенешаля «заочно», ни разу не видя предмет своей страсти; как и трубадур, король мечтает о прекрасной замужней даме: в этом отношении чувство короля согласуется с куртуазной концепцией истинной любви (fin'amors) трубадуров, которая, напомним, может

<sup>&</sup>lt;sup>321</sup> «который был очень куртуазен» (*Marie de France*. Op.cit. v. 11. P. 72).

<sup>&</sup>lt;sup>322</sup> *Marie de France*. Op.cit. vv. 17-18. P. 72.

<sup>&</sup>lt;sup>323</sup> *Мейлах М.Б.* Язык трубадуров. М., 1975. С. 96; *Wettstein J.* «Mezura». L'idéal des troubadours, son essence et ses aspects. Genève., 1974. Ветштайн показывает, чем «Мера» трубадуров отличается от одной из главных христианских добродетелей.

<sup>324</sup> *Lazar M.* Op.cit. P. 29.

<sup>&</sup>lt;sup>325</sup> См. *Lazar M*. Ор. cit. Р. 28.

существовать только как адюльтер. Возлюбленная короля, подобно идеальной даме трубадура, обладает несравненной физической красотой; это совершенное творение, созданное Природой<sup>326</sup>:

La dame ert bele durementДама была очень красиваe de mult bon afaitement.и обхождение ее было безупречным.Gent cors out e bele faiture;По милости природыen li former uvra nature.она была прекрасно и ладно сложена;Les uiz out vairs e bele le vis,У нее были ясные глаза и красивое лицо,bele buche, nes bien asis, [...]Прелестный рот и изящный нос. [...]El reialme n'aveit sa per 327.В целом королевстве не было ей равных.

Таким образом, влюбленные в лэ «Эквитан», с точки зрения куртуазии и канонов лирики трубадуров, представляют идеальную пару.

Как и в «Элидюке», в «Эквитане» используется типичный для средневековой куртуазной литературы прием олицетворения:

Amurs l'a mis en sa maisniee. Любовь включила Эквитана в свою свиту, Une saiete a vers lui traite, Поразила стрелой, ki mult grant plaie li a faite: Которая нанесла ему глубокую рану, el quer li a lanciee e mise. Попала в самое сердце. N'i a mestier sens ne cointise: Рассудок оказался для него бесполезен, pur la dame l'a si suzpris, Он был настолько поражен красотой tuz en est murnes e pensis. ламы. Or l'i estuet del tut entendre, Что стал печален и задумчив.

ne se purra nïent defendre. Теперь он должен ей полностью La nuit ne dort ne ne repose, покориться,

mes sei meïsme blasme e chose<sup>328</sup>. Эквитан не сможет освободиться из этого

<sup>&</sup>lt;sup>326</sup> Ср., в этой связи, описание Дамы Арно де Марюэля: «...Дама, самое прекрасное творение, которое Природа когда-либо создавала... ». Ор.сіt. Р.70.

<sup>&</sup>lt;sup>327</sup> *Marie de France*. Op.cit. vv. 31-41. P. 72-74.

<sup>&</sup>lt;sup>328</sup> *Marie de France*. Op.cit. vv. 58-78. P. 74.

плена.

Ночью он не спит и не пребывает в покое, Но лишь корит себя самого.

В приведенной цитате мы видим, кроме того, типичные для лирики трубадуров и лэ Марии Французской метафоры любовной раны и любовного плена, мотив служения Даме и любовной муки, которая лишает героя сна, делает печальным и задумчивым.

Для большинства лэ Марии характерно наличие пространных внутренних монологов героев, — так, в лэ об Эквитане король ночью произносит длинный внутренний монолог, который свидетельствует о пробуждающемся интересе Марии к описанию внутренней жизни своих героев, их чувств и переживаний:

«Pur ceste dame qu'ai veüe «Из-за увиденной мною дамы,

m'est une anguisse el quer ferue, Мое сердце испытывает страшную муку,

ki tut le cors me fet trembler. Которая заставляет меня дрожать.

Jeo quit que mei l'estuet amer. Я знаю, что не могу не любить ее.

E se jo l'aim, jeo ferai mal: Но если я буду ее любить, я сделаю

ceo est la femme al seneschal. [...] дурной поступок:

Se par nul engin le saveit, Это жена моего сенешаля. [...]

bien sai que mult l'en pesereit. Если он тем или иным образом об этом

Mes nepurquant pis iert asez узнает,

que jeo pur li seie afolez. Конечно, очень опечалится.

Si bele dame tant mar fust, Однако будет еще хуже,

s'ele n'amast u dru eüst! Если из-за этого я сойду с ума.

Que devendreit sa curteisie, Какое несчастье для такой прекрасной

s'ele n'amast de drüerie? [...] дамы

Li seneschals se l'ot cunter, Не любить и не иметь любовника!

ne l'en deit mie trop peser; К чему ей ее любезность,

suls ne la puet il pas tenir: Если у нее не будет возлюбленного? [...]

certes, jeo vueil a li partir!"[...] Если сенешалю расскажут обо всем этом,

...De quei Он не должен будет сильно страдать.

sui en estrif e en esfrei?
Uncor ne sai ne n'ai seü
s'ele fereit de mei sun dru; [...]
E Deus! Tant a de ci qu'al jur!»<sup>329</sup>

Нельзя хранить даму только для себя, Я желаю разделить ее с ним" [...] "Почему я так смущен и мучаюсь? Я еще не знаю и не узнал, Готова ли она сделать меня своим любовником [...] О, Боже! Как день еще далек!»

Этот монолог напоминает о кансонах трубадуров, обращающимся к своим дамам, поскольку и в провансальской лирике разрабатываются две основополагающие темы: любовное страдание и радость от любви<sup>330</sup>. Мы видим, что Эквитан страдает почти физически: как и у трубадура, любовь вызывает у короля дрожь и озноб. Такое «симптоматическое» описание чувств героев, в средневековой литературе, характерное, как известно, для исландских родовых саг, показывает, что авторы XII века еще только учатся фиксировать психологические переживания, лежащие в глубинах человеческого сознания. Не вызывает сомнения, что Мария Французская и ее современники стоят у истоков психологической литературы.

Внутренний монолог главного героя (одна из основополагающих форм психологического изображения) содержит и риторический вопрос, который выражает самую сущность концепции *fin'amors* трубадуров: «Que devendreit sa curteisie / S'ele n'amast de drüerie?» («К чему ей ее любезность, если у нее не будет возлюбленного?»). Как и трубадур, Эквитан мечтает не о платонической любви, – он готов страдать из-за Дамы и служить ей, но в надежде на то, что она станет его возлюбленной, в надежде на «остальное» («surplus»).

<sup>&</sup>lt;sup>329</sup> *Marie de France*. Op.cit. vv. 71-102. P. 74-76.

<sup>&</sup>lt;sup>330</sup> См. *Lazar M*. Op.cit. P. 106 etc. В качестве примера можно привести хотя бы такие кансоны, как «Tart mi veiran mei amic en Tolzan» или «Ajostar e lassar» Пейре Видаля (Peire Vidal. *Op.cit*. P. 78 et 37) или «Ma bella dompna, per vos dei esser gai» или «Domna, eu pren comjat de vos» (*Folquet de Romans*. Op.cit. P. 34 et 158) и др.

А что же дама? Жена сенешаля ведет с Эквитаном настоящий диспут на тему любви, в чем сказывается, на наш взгляд, влияние жанра тенсоны – спора, а также знаменитых судов любви, описанных в трактате Андрея Капеллана. Итак, Дама:

«Amurs n'est pruz, se n'est egals. [...] «Любовь ценится только между Li riches huem requide bien paвными [...]

que nuls ne li toille s'amie Богатый человек всегда думает, что обладает безраздельным правом на свою возлюбленную, Которую он хочет любить как господин».

## Эквитан, со своей стороны, ей возражает:

«Dame, merci! Ne dites mes! «Дама, благодарю! Ни слова больше!

Cil ne sunt mie fin curteis, Это не истинные куртуазные влюбленные, но, скорее, городские торговцы, [...]

Ne me tenez mie pur rei, Не смотрите на меня как на короля!

me pur vostre hum e vostre ami! [...] Я ваш вассал и ваш друг! [...]

Vus seiez dame e jeo servanz, Вы будете дамой, а я слугой, из огдиівшяе е јео preiantz.»

«Дама, благодарю! Ни слова больше!

Я не истинные куртуазные влюбленные, но, скорее, городские торговцы, [...]

Не смотрите на меня как на короля!

Я ваш вассал и ваш друг! [...]

Вы будете дамой, а я слугой, вы — гордой, а я — просителем.»

Еще раз отметим типичную для языка трубадуров вассальносеньориальную лексику и терминологию. «Вассалом, другом и слугой» своей Дамы обещал быть и Бернарт де Вентадорн: « e.lh serai om et amics e service»<sup>333</sup>, и Фолькет де Романс: «qe vostr'hom soi e vostre sers»<sup>334</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>331</sup> *Marie de France*. Op.cit. vv. 141-152. P. 78.

<sup>&</sup>lt;sup>332</sup> *Op.cit.* vv. 154-180. P. 78-80.

<sup>&</sup>lt;sup>333</sup> Bernart de Ventadorn. A bilingual edition of the love songs of Bernart de Ventadorn in Occitan and English. Lewiston; New York, 1999. P.96.

<sup>&</sup>lt;sup>334</sup> Falquet de Romans. L'œuvre poétique. Aix-en-Provence, 1987. P. 164.

Итак, король Эквитан становится смиренным вассалом своей дамы, за что и получает долгожданную награду, которая описана в типичных для лирики трубадуров и лэ Марии выражениях: «joie mener», «baisier», «estreindre», «acoler»<sup>335</sup>...

Но, как известно, вассал ни в чем не может отказать своему сеньору. А потому, когда дама решает избавиться от мужа, чтобы выйти замуж за короля Эквитана, и просит своего друга помочь совершить убийство, бедному «вассалу» не остается ничего, кроме как выполнить просьбу своего «сеньора».

Концовка лэ, сближающая его с фаблио, следующая: Эквитан с дамой весело проводят время на кровати ее мужа (еще раз обратим внимание на характер любви в лэ Марии):

Sur le lit al seignur cucherent E deduistrent e enveiserent. Ileoc unt ensemble geü...<sup>336</sup> Вместе лежали на кровати мужа, и наслаждались, и развлекались...

Так что, когда муж входит, Эквитану не остается ничего, кроме как голым прыгнуть в котел с кипящей водой, который заботливая жена приготовила для постылого мужа.

Итак, несоблюдение Меры (одной из основополагающих ценностей куртуазного универсума) в мире, который живет по законам Куртуазии, приводит короля к вынужденному самоубийству<sup>337</sup>. Заканчивая лэ, Мария дает своим читателям и слушателям моральное наставление, приближаясь, таким образом, к жанру религиозной литературы exemplum, примера. Лэ об Эквитане наилучшим образом согласуется с концепцией

 $<sup>^{335}</sup>$  «радоваться, целовать, сжимать в объятиях, обнимать».

<sup>&</sup>lt;sup>336</sup> *Marie de France. Op.cit.* vv. 287-289. P. 84-86.

<sup>&</sup>lt;sup>337</sup> Отметим, что отсутствие Меры стало причиной гибели еще одного героя лэ Марии – графа из «Двух влюбленных».

любви трубадуров и, на наш взгляд, может быть названо самым «куртуазным» лэ Марии Французской.

Лэ о Йонеке написано на распространенный сказочный сюжет о принце, который в виде птицы посещает принцессу<sup>338</sup>. Отметим, однако, что у Марии этот сюжет имеет иную, трагическую концовку, что само по себе может указывать на его близость к поэзии трубадуров, – напомним, в частности, что Дени де Ружмон называл эту поэзию «восхвалением трагической любви»<sup>339</sup>.

Сказочный «рыцарь» Йонек, как и другие (правда, женские) персонажи лэ Марии, назван «весьма вежественным» («mut fu curteis»<sup>340</sup>); он первым предлагает свою любовь даме (что, заметим, совпадает с распределением гендерных ролей в куртуазной литературе), которую, как и другие герои лэ, прежде начал испытывать «заочно»:

Guarder que seiez a seür, si faites de mei vostre ami!
Pur ceo», fet il, «vinc jeo ici.
Jeo vus ai lungement amee e en mun quer mult desiree...<sup>341</sup>

Будьте уверены, что вам нечего бояться И сделайте меня своим возлюбленным! Ради этого, — говорит он, — я пришел сюда. Я давно вас люблю

И желаю всем сердцем...

Его дама — жена старого богатого сеньора, отчасти напоминает героиню средневековых песен о неудачном замужестве (chansons de malmariée): муж заключил ее в башню, где она дни и ночи напролет скорбела о своей горькой доле, проклиная ревнивца. В «Йонеке», как и в

<sup>&</sup>lt;sup>338</sup> *Aarne A.*, *Thompson S. Ph. D.* The Types of the Folk-Tale. A Classification and Bibliography. Helsinki, 1928. P. 69: №432; ср. русскую сказку о Финисте-ясном соколе (*Андреев Н.П.* Указатель сказочных сюжетов по системе Аарне. Л., 1929. C. 34).

<sup>&</sup>lt;sup>339</sup> De Rougemont D. L'amour et l'Occident. P. 1979 (2006).

<sup>&</sup>lt;sup>340</sup> «Был очень куртуазен»

<sup>&</sup>lt;sup>341</sup> *Marie de France. Op.cit.* vv. 128-132. P. 188.

многочисленных песнях трубадуров и фольклорных по происхождению «песнях несчастливого замужества» или же средневековых романах (например, во «Фламенке»), несчастная в замужестве героиня («malmariée») жалуется на свою судьбу, произнося проникновенные монологи, и обращается к Богу с просьбой послать ей возлюбленного, прекрасного и куртуазного, доблестного и храброго: «Deus, ki de tut a poësté, / il en face ma volenté!» $^{342}$ . Именно после этого обращения к Богу в окно и влетает рыцарь-птица, который, как и фея Ланваля, обещает являться на любовное свидание к даме, как только она того пожелает. Также и в этом случае кельтская мифология накладывается на концепцию куртуазной любви-адюльтера трубадуров и труверов. При этом Мария вносит в лэ и христианскую ноту: выясняется, что волшебный рыцарь верит в Бога и по просьбе дамы причащается Святыми дарами, предварительно приняв ее облик (отметим, среди прочего, и отголоски фольклорной веры в оборотничество и перемену обличий, и пример типичного для средневекового сознания феномена двоеверия):

corpus domini aportot. Священник принес тело Христа.

Li chevaliers l'a receü, Рыцарь взял его

le vin del chalice a beü<sup>343</sup>. и отпил вино из чаши.

Поступок замужней женщины, которая обращается к Богу с просьбой о любовнике может показаться предосудительным и греховным. Не будем забывать, однако, что «Бог всегда на стороне куртуазных влюбленных»: трубадуры нередко взывают к Богу, чтобы попросить помощи в завоевании дамы<sup>344</sup>; молитва о ниспослании возлюбленного,

<sup>&</sup>lt;sup>342</sup> «Пусть Бог, который может все, исполнит мою волю!» (*Marie de France*. Op.cit. vv. 107-108. P. 186).

<sup>&</sup>lt;sup>343</sup> *Marie de France*. Op.cit. vv. 190-192. P. 192.

<sup>&</sup>lt;sup>344</sup> *Lazar M.* Op.cit. P. 146

которую произносит героиня лэ, полностью согласуется с их поэтикой. Видимо, из песен трубадуров Мария позаимствовала и типичный «весенний мотив» – мотив пробуждения и обновления природы, а вместе с ней и сердца человека для новой любви (психологический параллелизм, который трубадуры унаследовали из фольклорных, народных песен): «Сео fu el meis d'avril entrant, / quant cil oisel meinent lur chant.» 345.

Как мы отметили выше, лэ оканчивается трагически, поскольку дама не соблюдала меры в любви, о чем ее просил Йонек: «Мез tele mesure esgardez / Que nus ne seium encumbrez...» <sup>346</sup>. Мария, таким образом, вновь вводит в лэ это ключевое слово поэтики трубадуров; есть здесь и термин радость: «Li chevaliers a tant s'en vait / a grant *joie* s'amie lait» <sup>347</sup>.

Итак, мы показали, что в лэ «Йонек» присутствуют как характерные черты кельтских сказаний (мотивы, главным образом связанные с появлением феи-рыцаря и его страной фей, довольно подробно описанной Марией — см. ст. 349-396<sup>348</sup>), так и мотивы лирики трубадуров (тип героини mal-mariée, куртуазная любовь-адюльтер, помогающий влюбленным Бог, наконец, расплата за отсутствие Меры — одной из главных добродетелей истинно куртуазного героя). При этом кельтские по происхождению и куртуазные элементы не противоречат друг другу, но образуют единый сплав.

<sup>&</sup>lt;sup>345</sup> «Это произошло в начале апреля, когда стало раздаваться пение птиц...» (*Marie de France*. Op.cit. vv. 55-56, p. 184).

<sup>&</sup>lt;sup>346</sup> «Но храните меру, чтобы мы не были застигнуты врасплох» (*Marie de France. Op.cit.* vv. 205-206. P. 192).

<sup>&</sup>lt;sup>347</sup> «После этого рыцарь уходит, / оставляя свою возлюбленную в великой радости» (*Marie de France*. Op.cit. vv. 215-216. P. 192).

<sup>&</sup>lt;sup>348</sup> *Marie de France. Op.cit.* P. 198-200.

Лэ о Йонеке напоминает и еще об одном мотиве лирики трубадуров, – а именно о птице, несущей любовную весть<sup>349</sup>. В самом деле, трубадуры часто избирают птицу на роль посланника, оповещающего прекрасную даму о любви, которую трубадур испытывает к ней, а иногда и сами жаждут превратиться в эту птицу. С одной стороны, в такой «метаморфозе» мы можем увидеть отголоски психологического параллелизма, в том случае, если трубадур сравнивает себя или свое пение с пением птиц, как это делает, например, Маркабрюн, говоря, что «желал бы обратиться в птицу» ( «qu'ieu soi l'auzels» 350) или же:

...aug lo refrim d'auzels menutz. Li prat vert e.il vergier espes m'ant si faich ab joi esbaudir per que.m sui de chant entremes.<sup>351</sup> ...я могу слушать напевы маленьких пташек, поющих на все лады повсюду в садах. Зеленые луга и густые фруктовые сады наполняют меня такой радостью и веселью,

Что я тоже начинаю петь.

Также и Пейре Видаль уверяет, что он «счастливее птицы» («plus gais que l'auzell»<sup>352</sup>). В другом месте он сравнивает себя то с неразумной птицей, которая попала в капкан, позарившись на ложную приманку, и погибла («Co.l fols auzels, quant au lo bres, / Qui.s vai cochozamen aucir»)<sup>353</sup>, то с птицей, улетающей во Францию, даже если она знает, что летит на смерть: «Plus que l'auzels qu'esnoiritz lai part Fransa, / Quant hom l'appell'et

<sup>&</sup>lt;sup>349</sup> М. Зэнк называет этот мотив «если бы мое сердце было птицей и прилетело к Вам, моя дама»; разновидность этого мотива – «птица-любовный посланник». Курс М. Зэнка в Collège de France, 2008-2009 уч.г.

<sup>350</sup> Marcabru. Op.cit. P. 214.

<sup>&</sup>lt;sup>351</sup> Op.cit. P. 496.

<sup>352</sup> Peire Vidal. Op. cit. P. 94.

<sup>&</sup>lt;sup>353</sup> Op. cit. P. 54.

el respon cochos / E sap qu'es mortz... »<sup>354</sup>. На наш взгляд, эти мотивы лирики трубадуров сходны с сюжетом об Йонеке — волшебной птице, которая устремляется к возлюбленной, чтобы встретить смерть; в лэ Марии этот лирический мотив, так сказать, воплощается в сюжете.

Интересно отметить, что сходный мотив имеется и в кансоне Бернарта де Вентадорна, который, напомним, бывал при дворе Альеноры и посвящал ей свои песни; возможно, что именно этот поэт оказал непосредственное воздействие на «Лэ» Марии:

Ai Deus! car no sui ironda, que voles per l'aire e vengues de noih prionda.<sup>355</sup> О, Господи! Почему я не ласточка, чтобы влететь, скрываясь от мрака ночи, прямо в ее (дамы, - Н.Д.) окно. 356

Сходство этой последней кансоны с лэ о Йонеке, позволяет предположить, что Мария решила развить популярный в провансальской лирике мотив, — но при этом пойти чуть дальше, превратив (в прямом и переносном смысле) птицу, прилет которой извещает несчастную даму о приходе любви, в самого рыцаря, мечтающего о любви дамы.

В других лэ Марии птицы играют важную роль посредников между влюбленными: так, в «Соловье», речь о котором шла выше, соловей служил связующим звеном между ними и его гибель ознаменовала гибель зарождающейся любви; в «Милоне» важное место отведено переписке между дамой и любящим ее рыцарем, вынужденным

<sup>&</sup>lt;sup>354</sup> *Op.cit.* P. 125.

<sup>&</sup>lt;sup>355</sup> Bernart de Ventadorn. A bilingual edition of the love songs of Bernart de Ventadorn in Occitan and English. Lewiston; New York, 1999. P. 270.

<sup>356</sup> Боже, взвиться бы нежданно/ Ласточкой летучей — / Да и к Донне утром рано,/ Обгоняя тучи! (Перевод В. Дынник). *Бернарт де Вентадорн*. Песни. М., 1979. С. 10. Этот перевод, к сожалению, слишком далек от оригинала и не позволяет уловить сходства между кансоной и лэ, поэтому выше мы привели наш подстрочник.

быть вдали от нее, но регулярно пользующимся услугами лебедяпосланника, который в течение двадцати лет облегчает переписку между влюбленными, доставляя их письма друг другу. Не случайно эти два последних лэ следуют друг за другом в оксфордском манускрипте H, единственным, сохранившем все двенадцать лэ Марии Французской<sup>357</sup>: в обоих птица служит связным между влюбленными, в обоих влюбленные дарят друг другу птицу (в «Соловье» – дама рыцарю, в «Милоне» – рыцарь даме) и в обоих важное место уделено коммуникации (устной или письменной) между ними.

Заметим также, что Мария в лэ о Соловье, возможно, заимствует мотив из кансоны уже упоминавшегося нами выше Бернарта де Вентадорна, — ведь и у Марии Французской, и в кансоне Бернарта «Сладкая песня соловья» («Pel doutz chan que.l rossinhols fai»), описывается сходная ситуация: влюбленный или влюбленная бодрствуют ночью, поскольку их будит прекрасное пение соловья: «Pel doutz chan que.l rossinhols fai, / la noih can me sui adormitz»<sup>358</sup>.

В трех лэ Марии герои – в том числе, влюбленные – вступают в переписку. В уже упоминавшемся нами «Соловье» дама вышивает письмо золотыми нитями на ткани; Тристан пишет послание королеве в «Жимолости» довольно оригинальным способом, о котором мы будем

<sup>&</sup>lt;sup>357</sup> В обозначении манускриптов используются аббревиатуры, предложенные Карлом Варнке в ставшем классическом издании «Лэ» 1885. Рукопись Н - самая древняя рукопись, сохранившая все лэ Марии. Эта рукопись считается наиболее авторитетной и признается в качестве базовой во всех современных изданиях Марии Французской. Подробнее об этой рукописи см., например, Lais bretons (XIIe-XIIIe siècles): Marie de France et ses contemporains. Édition bilingue établie, traduite, présentée et annotée par Nathalie Koble et Mireille Séguy. Paris, Champion (Champion Classiques. Moyen Âge, 32). 2011.P. 109-127; Lais de Marie de France. Traduit, présentés et annotés par Laurence Harf-Lancner. Paris, Le Livre de Poche. 1990.

<sup>&</sup>lt;sup>358</sup> Bernart de Ventadorn. A bilingual edition of the love songs of Bernart de Ventadorn in Occitan and English. Lewiston, New York. 1999. P. 212.

говорить ниже. Что касается «Милона», то это лэ переполнено письмами: дама пишет их сестре, сыну, далекому возлюбленному, он регулярно отвечает ей тем же. Возможно, что Мария Французская была знакома с куртуазной практикой обмена любовными посланиями<sup>359</sup>.

В «Милоне» письма играют решающую роль, причем они во многом подобны эпистолярному жанру провансальской поэзии – так называемым «любовным приветствиям» («salut d'amour»)<sup>360</sup>. Сцена, в которой героиня получает первое «любовное приветствие», извлекая его из оперения лебедя и с нетерпением читая (vv. 151-288), занимает четвертую часть лэ (137 из 534 стихов) и композиционно находится в центре лэ<sup>361</sup>. По мысли Элизабет По, весь этот эпизод, который обычно квалифицируется как «эпизод с лебедем», представляет из себя, помимо любовными всего «эпизод c приветствиями d'amour»)»<sup>362</sup>. Э. По отмечает, что Мария Французская была не первая, кто интегрировал «любовные приветствия» в повествовательную ткань и указывает на письма в анонимном романе об Энее, написанном чуть раньше сборника «Лэ» Марии, и на знаменитые «Героиды» Овидия, возможно, послужившие моделью для средневековых авторов.

Э. По подчеркивает, что в посланиях, включенных в «Милон», прослеживается трехчленная структура, характерная, в частности, для провансальских любовных приветствий: *salutatio*, *narratio*, *petitio*<sup>363</sup>. В «Милоне», по словам исследовательницы, можно найти примеры нескольких таких «любовных посланий». Укажем на такие

<sup>&</sup>lt;sup>359</sup> См. об этом в статье: *Poe E.W.* Marie de France and the *salut d'amour //* Romania. 2006. V. 124. P. 301-323.

 $<sup>^{360}</sup>$  См. посвященную этому вопросу ст. Элизабет По: *Poe E.W.* Marie de France and the *salut d'amour* // Romania. 2006. V. 124. P. 301-323.

<sup>&</sup>lt;sup>361</sup> *Op.cit.* P. 302.

<sup>&</sup>lt;sup>362</sup> Op.cit. P. 303.

<sup>&</sup>lt;sup>363</sup> Op.cit. P. 308-309.

композиционные части посланий (отметив все же, что у Марии письма даны в восприятии читающих героев, - она их пересказывает, но не цитирует, поэтому точнее было бы говорить здесь о «квази-письмах»).

На первую часть письма – приветствие ( «salutatio») указывают стихи, из которых героиня узнает имя своего корреспондента: «Al primier chief trova 'Milun' / De sun ami cunut le nun...»<sup>364</sup>. Со второй частью письма, так называемым «рассказом» («narratio»), в котором содержится его суть, соотносится, как кажется, повествование о любовных страданиях Милона:

...les granz peines e la dolur que Milun suefre nuit e jur. Ore est del tut en sun plaisir de lui ocire u de guarir. 365

И ночью и днем Милон испытывает ужасные страдания. Лишь от воли дамы зависит, жить ему или умереть.

Наконец, на третью часть письма, просьбу («petitio») героя, указывают следующие строки:

> S'ele seüst engin trover Cum il peüst a li parler, par ses letres li remandast e le cisne li renveiast. Primes le face bien guarder, puis si le laist tant jeüner treis jurs que il ne seit peüz; li briés li seit al col penduz; laist l'en aler: il volera la u il primes conversa.<sup>366</sup>

Если бы она смогла изобрести уловку, чтобы встретиться с ним, ей нужно лишь известить его письмом, отправив к нему лебедя. Для начала достаточно позаботиться о птице, а потом оставить ее без еды на три дня,

перед тем как прикрепить к ее шее письмо

и позволить птице улететь:

она отправится туда, откуда прилетела.

 $<sup>^{364}</sup>$  «В начале письма нашла имя своего возлюбленного «Милон» ( $\it Marie\ de$ France. Op.cit. vv. 227-228. P. 230.

<sup>&</sup>lt;sup>365</sup> *Marie de France. Op.cit.* vv. 233-236. P. 230.

<sup>&</sup>lt;sup>366</sup> *Marie de France*. Op.cit. vv. 237-246. P. 230-232.

Подчеркнем, что в тексте этого лэ Мария Французская использует слово «приветствие», которое непосредственно соотносится с интересующей нас жанровой номинацией («e des saluz se rehaita» 367).

Как пишет Э. По, в «Милоне» можно найти два традиционных для «любовных приветствий» встречающихся жанра мотива, В соответствующих стихотворениях Арнаута де Марейля, Раймбаута Оранского или Фолькета де Романс. В «любовных приветствиях» этих поэтов, во-первых, содержатся уверения, что все благое исходит от адресата письма<sup>368</sup>. Этому мотиву соответствует приведенный выше стих, который описывает чувства Милона: «Ne puet senz lui nul bien aveir» (ст. 273). Во-вторых, трубадуры настаивают на том, что жизнь автора письма находится в руках его возлюбленной. Этому мотиву соответствует еще один стих, приведенный выше: «лишь от воли дамы зависит, жить ему (Милону, - H.Д.) или умереть»<sup>369</sup>.

Итак, лэ о Милоне, в котором, отметим, Мария использует древнейший эпический сюжет о битве отца с сыном, осовременивается в духе куртуазной поэзии, благодаря вводу в текст лэ «любовных посланий» – распространенного жанра поэзии трубадуров.

В лэ о Жимолости любовное послание героя занимает также важнейшее место. Выше мы уже касались этого лэ и говорили о его сюжете (см. вторую главу). В этом лэ Мария разрабатывает знаменитую кельтскую легенду о Тристане и Изольде<sup>370</sup>. И, как пишет Мария, это «лэ

<sup>&</sup>lt;sup>367</sup> «И обрадовался приветствию» (*Marie de France*. Op.cit. v. 272. P. 232).

 $<sup>^{368}</sup>$  Многочисленные примеры этого мотива в лирике трубадуров смотри в ст. Элизабет По: *Op.cit*. Р. 310.

 $<sup>^{369}</sup>$  *Poe E.W.* Marie de France and the *salut d'amour //* Romania. 2006. V. 124. P. 309-310.

<sup>&</sup>lt;sup>370</sup> О кельтских истоках легенды о Тристане и Изольде см. ст. А.Д. Михайлова «История легенды о Тристане и Изольде» в приложении к кн.: Легенда о Тристане и Изольде. М., 1976.

о Тристане и королеве, об их любви, что была так совершенна («fine»)»<sup>371</sup>. Обратим внимание на то, что Мария, характеризуя любовь Тристана и Изольды, единственный раз в сборнике употребляет сочетание *fine amur* (fin'amors на языке трубадуров, старопровансальском), используя, таким ключевых понятий средневековой образом, ОДНО ИЗ куртуазной литературы, отождествляя тем самым любовь Тристана и Изольды и утонченную любовь рыцаря-трубадура к своей Даме. «Любовь к Даме, – пишет М.Б. Мейлах, порождающая самое содержание как «куртуазности» трубадуров, реализуется В бесконечном y совершенствовании куртуазной личности. Она является источником Любовь становится внутреннего движения и прогресса. абсолютным критерием духовной ценности и дает уникальные привилегии куртуазному индивидууму, нейтрализуя все традиционные иерархии, возрастные и прочие оппозиции и возводя его в сан куртуазии»<sup>372</sup>.

Таким образом, лэ Марии созвучно с «куртуазной» версией романа о Тристане Тома, в котором, как доказал Лазар, «все согласуется с идеологией *fin 'amors*» <sup>373</sup>. Тристан «Жимолости» – настоящий куртуазный влюбленный, уже почти забывший свое кельтское «прошлое». Он «несчастен и задумчив», «dolent e pensis», так как томится в разлуке со своей любимой, королевой Изольдой, замужней дамой. Как и трубадур, Тристан испытывает любовную муку, он даже близок к смерти, так как «не может удовлетворить свои желания», «il nen ad ses volentez».

<sup>&</sup>lt;sup>371</sup> Прилагательное «fin», равно как и словосочетание «fin'amors» (fine amur) довольно сложно для перевода, тем более, что у нас, по понятным причинам, нет устоявшейся традиции передачи куртуазного языка. В словаре старофранцузского языка Греймаса (*Greimas A.J.* Dictionnaire de l'ancien français. Le Moyen Age. P., 1997) оно имеет целый ряд значений: «совершенный», «нежный», «тонкий», а также высшая степень чего-либо.

<sup>&</sup>lt;sup>372</sup> *Мейлах М.Б.* Цит. соч. С. 95.

<sup>&</sup>lt;sup>373</sup> Lazar M. Op.cit. P. 161.

Кульминация лэ — встреча влюбленных, которая принесла им «очень большую радость»:

Dedenz le bois celui trova В лесу она нашла того,

que plus amot que rien vivant. Кто любил ее сильнее всех,

Entre els meinent joie mult grant.<sup>374</sup> Они испытали очень большую радость.

Мария здесь избегает слов, типичных для описания любовных встреч в ее лэ (acoler, baiser, sentir, dru, estreindre) и говорит только о «радости», которую испытали влюбленные. Как «радость» («Joy») трубадуров, так и «радость» («Joie»<sup>375</sup>) Марии не имеет ни мистической, ни метафизической ценности, которую ей приписывали некоторые медиевисты<sup>376</sup>. Подтверждения этому можно найти и в романе о Тристане, и в лирике трубадуров.

Пытаясь понять характер «радости» куртуазного влюбленного, М. Лазар обратился к роману о Тристане, где есть строки, чудесно передающие то, что Тристан Тома понимал под этим важным понятием куртуазного универсума: «Тристан, удаленный от двора, думает о жизни, которую ведет королева Изольда и завидует Марку, который получает удовольствие, находясь рядом с ней»: «Pur vostre cors su jo em paine, / Li reis sa joie en vos maine…» 377.

Об этом же характере радости пишет и другой исследователь лирики трубадуров, Жак Ветштейн: «подготовительный этап, завоевание счастья, тоже сопровождается радостью, но она не так сильна как та

<sup>&</sup>lt;sup>374</sup> *Marie de France. Op.cit.* vv. 92-94. P. 266.

<sup>&</sup>lt;sup>375</sup> Cm. Tobler-Lomatzsch. Op.cit. P.1715-1719.

<sup>&</sup>lt;sup>376</sup> Подробнее см. об этом: *Wettstein J.* «Mezura». L'idéal des troubadours, son essence et ses aspects. Genève., 1974. P. 110 ; *Lazar M.* Op.cit. P. 117.

 $<sup>^{377}</sup>$  «Я мучаюсь от того, что не обладаю Вами, / эту радость Вы доставляете королю». *Lazar M.* Op.cit.

«абсолютная радость», которая достается возлюбленному милостью Дамы» 378.

Небесполезным будет обратиться и непосредственно к текстам трубадуров XII-XIII вв. Так, Раймбаут Оранжский, беря в помощники самого Бога, надеется на радости, которые дама доставит ему вопреки всем льстивым предателям: «mas ar Dieu lau m'a lberga *joys* / mal grat dels fals lausengiers croys»<sup>379</sup>. Бернарт де Вентадорн, прося свою даму о милости, говорит, что будет осчастливлен, если получит «поцелуи, объятья и прочие удовольствия»: «s'ilh ja m'acola, ni.m baya»<sup>380</sup>. Гильом IX, ровно как и Маркабрюн<sup>381</sup>, радуется довольно конкретным утехам и воспевает все плотские радости этого мира – « *Totz lo jois del mon*»<sup>382</sup>). Фолькет де Романс, чье творчество относится к началу XIII века, еще откровеннее заявляет, о какой «радости» идет речь: «q'en breu de temps m'auran li sospir mort / se eu a vos en chambra no-m deport», «в скором времени эти вздохи убьют меня, / если мы с вами не предадимся радости в вашей спальни»<sup>383</sup>.

 $<sup>^{378}</sup>$  Wettstein J. «Mezura». L'idéal des troubadours, son essence et ses aspects. Genève., 1974. P. 91.

<sup>&</sup>lt;sup>379</sup> Raimbaut d'Orange. Quand resplendit la Fleur Inverse. Arles., 1990. P. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>380</sup> Bernart de Ventadorn. A bilingual edition of the love songs of Bernart de Ventadorn in Occitan and English. Lewiston; New York., 1999. P.76.

<sup>&</sup>lt;sup>381</sup> См. его кансону «Еп abriu», «В апреле», описывающую, как и V кансона первого трубадура, плотскую сторону любовных отношений трубадура с его дамой и так же содержащую обсценную лексику: *Marcabru*. A critical edition. Cambridge, 2000. В другой кансоне Маркабрюна мучает вопрос, как спит его дама: в одежде или нагой. Ор.cit. P.348.

<sup>&</sup>lt;sup>382</sup> Wettstein J. Op. cit. P. 110. См. кансоны «Compahno tant ai agutz d'avols conres» (III), «Farai un vers pos mi sonelh» (V), содержащаю обсценную лексику, «Ben vueill que sapchon li pluzor» (VI), «Ad la dolchor del temps novel» (X), например, по изданию: Guglielmo IX d'Aquitania. Poesie. Edizione critica a cura di Nicolo Pasero. Modena, 1973.

<sup>&</sup>lt;sup>383</sup> Falquet de Romans. L'œuvre poétique. Aix-en-Provence, 1987.

Заканчивая повествование Мария сообщает, что воспоминания о встрече с королевой побуждает Тристана, как и трубадура, сочиняющего кансоны, вдохновляясь встречами с прекрасной дамой, создать лэ:

Pur la joie qu'il ot eüe Благодаря радости, которую он испытал,

de s'amie qu'il ot veüe [...] Увидев вновь свою подругу, [...]

Tristram ki bien saveit harper, Тристан, который был искусным

en aveit fet un nuvel lai. 384 арфистом,

Сочинил новое лэ.

Итак, мы показали, что характер героев и отношений в лэ «Жимолость» Марии Французской созвучен любовной концепции трубадуров, fin 'amors.

Сосредоточим теперь наше внимание на фрагменте (ст. 51-82), в котором описывается, как была подготовлена встреча Тристана и Изольды и который несколько десятилетий вызывает оживленные дискуссии исследователей:

Une coldre trencha par mi, Тристан отрезал ветвь орешника,

tute quarree la fendi. Обстругал ее с четырех сторон.

Quant il a paré le bastun, Когда он подготовил палку,

de sun cultel escrit sun nun. Ножом вырезал на ней свое имя.

Se la reïne s'aparceit, Если королева заметит палку,

ki mult grant guarde s'en perneit, Обязательно обратит на нее внимание.

de sun ami bien conuistra Раньше Изольде уже приходилось,

le bastun quant el le verra; Замечать ее:

altre feiz li fu avenu Она узнавала о своем друге,

que si l'aveit aparceü. По палке, которую видела.

Ceo fu la summe de l'escrit Вот содержание написанного на палке,

qu'il li aveit mandé et dit, О чем она извещала и что говорила:

que lunges ot ilec esté Что долго Тристан был в лесу,

e atendu e surjurné Жил там и ждал,

<sup>384</sup> *Marie de France. Op.cit.* vv. 107-113. P. 266-268.

pur espïer e pur saveir Чтобы выследить и узнать,

coment il la peüst veeir Как он может увидеть королеву,

kar ne poeit vivre senz li. Так как он не может жить без нее;

D'els dous fu il tut altresi Они двое так же

cume del chievrefueil esteit Как жимолость,

ki a la coldre se perneit: Которая держится за орешник.

quant il s'i est laciez e pris Когда она соединяется и цепляется друг за

e tut entur le fust s'est mis, друга,

ensemble poeent bien durer; И жимолость обвивает весь ствол

mes ki puis les vuelt desevrer, орешника,

la coldre muert hastivement Они могут долго быть вместе,

e li chevrefueilz ensement. Но после, если кто захочет их разделить,

«Bele amie, si est de nus: Орешник быстро умрет,

ne vuz senz mei ne jeo senz vus!» И жимолость тоже.

La reïne vint chevalchant. «Прекрасная подруга, так и мы:

Ele esguarda un poi avant, Ни вы без меня, ни я без вас».

le bastun vit, bien l'aparceut, Королева ехала верхом на лошади,

tutes les letres i conut. 385 Она смотрела посторонам,

Увидела палку, сразу ее приметила,

Поняла все написанное на ней.

Посмотрим, для начала, на структуру этого послания и вспомним уже анализируемое нами выше квази-послание из «Милона». Есть основания полагать, что структура письма Тристана повторяет структуру «любовных посланий», «saluts d'amour» трубадуров. Действительно, мы легко выделим первую часть, «salutatio»: «de sun cultel escrit sun nun», «ножом вырезал на ней свое имя» (сравним с первой частью послания Милона: «в начале письма нашла имя своего возлюбленного «Милон»). Вторая часть — «пагтаtio» — сообщает королеве (и читателям), что Тристан долгое время скитался и жил в лесу, наконец, в третьей части, «petitio», Тристан просит возлюбленную о встрече и сообщает, что его жизнь

<sup>&</sup>lt;sup>385</sup> *Marie de France*. Op.cit. vv. 51-82. P. 264-266.

находится в руках королевы. В этих строках мы узнаем мотив, характерный для «любовных посланий» трубадуров, о котором писала Э. По: «трубадуры настаивают на том, что жизнь автора письма находится в руках его возлюбленной».

Отметив в послании Тристана отголоски жанра «salut d'amour» трубадуров, обратимся к главному вопросу, уже несколько десятилетий возникающему у исследователей: что и как написал на палочке Тристан?

Итак, сначала Мария сообщает нам, что Тристан вырезал на ней ножом лишь свое имя («De sun cutel escrit sun nun»). Однако ниже приводится целая история бедствий Тристана, сравнение влюбленных со сплетенными орешником и жимолостью и даже обращение рыцаря к его прекрасной подруге (строки 63-78). Все это, по словам Марии, сообщит Изольде найденная ей палочка Тристана, но такое указание вызывает целый ряд недоумений, возникающих изза неправдоподобности описываемого эпизода. Как, например, мог Тристан вырезать на палочке шестнадцать строк, как Изольда смогла прочитать их, сидя верхом на лошади, почему Тристан не побоялся оставить на проезжей дороге столь откровенное послание своей возлюбленной...

На протяжении долгого времени ученые выдвигали различные гипотезы, касающиеся текста послания Тристана и способа его передачи<sup>386</sup>. Большинство исследователей отвергают возможность написания на палочке такого длинного письма и дают различные объяснения словам Марии. Так, некоторые ученые (Шпитцер<sup>387</sup>,

<sup>&</sup>lt;sup>386</sup> Их обзор можно найти в статье Мориса Кэгнона: *Cagnon M*. Chievrefeuil and the ogamic tradition // Romania. 1970. Vol. 91. P. 238–255.

<sup>&</sup>lt;sup>387</sup> *Spitzer L*. La "Lettre sur la baguette de coudrier" dans le Lai du Chievrefueil // Romania. 1946.Vol. LXIX. P.80-90.

Рикер<sup>388</sup>) давали символическую трактовку этому эпизоду, полагая, что Изольда поняла послание своего возлюбленного «сердцем» (Лео Шпитцер), а не прочитала его на палке. Другие (Хэтчер<sup>389</sup>, Фраппье<sup>390</sup>) предлагали компромисс: Тристан вырезал на палке лишь имя и, возможно, строки 77-78: «Bele amie, si est de nus: / Ne vuz sanz mei, пе mei sanz vus» (Пьер ле Жанти<sup>391</sup>). Также было выдвинуто предположение о существовании письма, предуведомляющего Изольду о палочке, которая будет являться знаком скорой встречи влюбленных (Судр<sup>392</sup>).

Однако сама Мария ни словом не обмолвилась ни о символической роли ветки орешника, ни об отдельно вырезанных строках, ни о ранее посланном письме Тристана. Поэтесса очень ясно говорит: «Tutes les lettres i conut», «распознала на ней все буквы». Поэтому мы, вслед за рядом исследователей (Шоэпперл<sup>393</sup>, Франк<sup>394</sup>, Кэгнон<sup>395</sup>, Демоль<sup>396</sup>), склонны видеть в послании Тристана огамическую надпись.

<sup>&</sup>lt;sup>388</sup> Marie de France: Seven of her Lays Done into English. New York, 1901.

<sup>&</sup>lt;sup>389</sup> Hatcher A. Lai du Chievrefueil // Romania. 1950. Vol. LXXI. P.330–344.

<sup>&</sup>lt;sup>390</sup> Frappier J. «Contribution au débat sur le Lai du Chèvrefeuille», in *Mélanges de linguistique et de literature romanes à la mémoire d'Istvan Frank* («Annales Universitatis Saraviensis». No. 6, Universität des Saarlandes. 1957). P. 215–224.

<sup>&</sup>lt;sup>391</sup> Le Gentil P. «A propos du Lai du Chèvrefeuille et de l'interprétation des texts médiévaux» // Mélanges d'histoire littéraire de la Renaissance offerts à Henri Chamard. P., 1951. P. 17–27.

<sup>&</sup>lt;sup>392</sup> Sudre L. «Les Allusion à la légende de Tristan dans la literature du moyen âge» // Romania. 1886. Vol. XV. P. 551.

<sup>&</sup>lt;sup>393</sup> Schoepperle G. «Chievrefoil»// Romania. XXXVIII (1909). P. 196-218.

<sup>&</sup>lt;sup>394</sup> Frank G. Marie de France and the Tristram Legend // PMLA. 1948. Vol. LXIII P. 405–411.

<sup>&</sup>lt;sup>395</sup> Cagnon M. Op.cit.

<sup>&</sup>lt;sup>396</sup> *Demaules M.* Notices sur le lai du Chèvrefeuille // Tristan et Yseult. Les premières versions européennes. P., 1995.

Как свидетельствует Вандриес, «огам на протяжении всего Средневековья оставался хорошо известным эрудитам. Многие рукописи содержат огамический алфавит» <sup>397</sup>. Название алфавита «было известно латинским грамматикам, в частности Варрону и Присциану» <sup>398</sup>, на которого в общем прологе к сборнику «Лэ» ссылалась Мария Французская (ст. 10).

По данным А.А. Королева, на территории Южного Уэльса, Корнуолла и других графств Англии было найдено довольно много огамических надписей (напомним, что именно в этих местах происходит действие лэ Марии, которая создавала все свои произведения в Англии). Форма знаков кельтского огамического письма – «насечки в виде линий и точек, нанесенные направо и налево от ребра камня»<sup>399</sup> или дерева. Отметим, что в лэ «Жимолость» Тристан сначала обстругал ветвь орешника «с четырех сторон». Палка, таким образом, приняла форму прямоугольника с четырьмя ребрами, на которых Тристан легко мог сделать насечки. Как германское руническое письмо, так и кельтское огамическое изначально использовалось только в магических целях: руны и огам служили для заклятий, колдовства, белой и черной магии, предупреждения несчастья 400.

Однако мы предположили, что в «Жимолости» Тристан пишет им любовное послание. Знает ли средневековая литература подобные прецеденты? Обратимся к текстам. В одной из песен «Старшей Эдды» («Гренландские речи Атли»), Гудрун рунами написала письмо своим братьям, желая предупредить их об опасности. А в «Саге о

<sup>&</sup>lt;sup>397</sup> Op.cit. P. 244.

 $<sup>^{398}</sup>$  Королев А.А. Древнейшие памятники ирландского языка. М., 2003. С. 7.

 $<sup>^{399}</sup>$  Иоганесс Ф. История письма. М. ,2008. С. 143.

 $<sup>^{400}</sup>$  Подробнее о функциях огамических надписей см.: *Королев А.А.* Цит. соч. С. 9–13.

Гисли» Гисли, подобно Тристану, режет на палочке руны, чтобы вызвать на свидание своего брата: «Тогда Гисли берет палочку, режет на ней руны и бросает в дом. Торкель видит это, подымает палочку и, взглянув на нее, встает и выходит к Гисли» Руническое послание на дереве упоминается и в «Саге о Гамлете» из «Деяний датчан» Саксона Грамматика 102. Аналогичные эпизоды есть и в ирландских текстах, несколько примеров которых приводятся в статье Кэгнона. Мы же вспомним «Повесть о Байле доброй славы», которая интересна не только упоминанием сделанных из деревьев табличек, на которых старинным алфавитом (огамом) была вырезана история трагической любви Байле и Айлен, но и одним сравнением: «И тогда одна (табличка, - Н.Д.) сама прыгнула к другой, и они соединились так, как жимолость обвивается вокруг ветви; и невозможно было разъединить их» 103.

Пьер ле Жанти писал, что «особый мотив жимолости, соединенной с орешником, не обнаруживается в кельтской традиции, он полностью определен вкусами французов» 404. Далее исследователь предположил, что этот мотив впервые возникает у Марии Французской. Однако «Повесть о Байле доброй славы» убеждает нас в обратном и указывает на кельтское происхождение этого мотива.

Итак, мы привели несколько примеров использования рун и огама для частных писем из скандинавских и ирландской литератур. Но писались ли подобные письма на территории Англии? Мы можем положительно ответить на этот вопрос, вспомнив одно послание —

<sup>&</sup>lt;sup>401</sup> Исландские саги. Ирландский эпос. М., 1973. С. 58.

 $<sup>^{402}</sup>$  Зарубежная литература средних веков: Хрестоматия / сост. Б.И.Пуришев. М., 2004. С. 75.

<sup>&</sup>lt;sup>403</sup> Цит. соч. С. 675.

<sup>&</sup>lt;sup>404</sup> *Cagnon M.* Op.cit. P. 245.

«Послание мужа» – древне-английскую элегию<sup>405</sup>. Это уникальное произведение, в котором лирический голос принадлежит дощечке с руническими знаками, адресованной женщине, находящейся в разлуке с мужем, с просьбой о встрече. Мы видим, что ситуация, описанная в «Послании мужа», во многом сходна с той, что обрисована в «Жимолости». В элегии, так же, как в лэ, приводится и текст послания, более того, он записан рунами (в латинской транскрипции: S, R, EA, W, M - «солнце», «дорога», «океан» или «земля», «радость», «муж»). Из этих рун несложно составить и сам текст послания. Так, английский исследователь Р.П. Эллиотт предлагает следующее прочтение: «Плыви солнечной дорогой по морю к радости с мужчиной, что ждет тебя» 406. Итак, перед нами такое же, как и в «Жимолости» послание, записанное древним письмом, с просьбой о встрече, которая принесет радость, правда, если в VIII-IX века эту «радость» испытывал муж при встрече с женой, то в веке XII «радость» стала возможна только при встрече истинно куртуазных любовников.

Завершая разговор о долгой дискуссии вокруг послания Тристана, упомянем еще одно произведение средневековый литературы – сборник прозаических переводов французских лэ, выполненных через несколько десятилетий после создания лэ Марией, «Strengleikar» («Песни для струнных»). В нем есть и текст «Жимолости» на древнескандинавском языке. Норвежский средневековый переводчик, хорошо знакомый с

<sup>&</sup>lt;sup>405</sup> Пер. В.Г. Тихомирова под ред. О.А. Смирницкой см. в кн.: Древнеанглийская поэзия / Изд. подг. О.А. Смирницкая, В.Г. Тихомиров. М., 1982. С. 57–60; современное англ. изд: The Anglo-Saxon World. An Anthology. Oxford, 1999. Р. 57–59.

<sup>&</sup>lt;sup>406</sup> *Elliott R.W.V.* The Runes in the "Husband's Message" // Journal of English and Germanic Philology. 1955. Vol. LIV, № 1. P. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>407</sup> *Cook R., Tveitane M.* Strengleikar: an Old Norse Translation of Twenty-One Old French Lais. Edited from the Manuscript Uppsala De la Gardie 4-7 – AM 666b, 4°. Norsk historisk kjeldeskrift-institutt. Norrume texter, 3. Oslo, 1979.

традицией рунического письма, очень просто и понятно переводит «темное» место, вызвавшее в свое время так много дискуссий у современных исследователей 408.

Итак, мы пришли к выводу, что «куртуазное» лэ о Жимолости еще хранит память о своих бретонских, кельтских истоках, однако оно написано под влиянием концепции любви, воспетой в кансонах провансальских трубадуров и, возможно, провансальского жанра «любовных приветствий».

Подведем итоги. Мы показали, что Мария Французская обращалась к кельтским сказаниям, поскольку некоторые их мотивы могли быть легко встроены в куртуазную систему ценностей (и там, и тут женщина главенствует в любовных отношениях; и там, и тут любовь мыслилась прежде всего как адюльтер; и в кельтских повестях, и в поэзии трубадуров встречается мотив превращения влюбленного в птицу). Таким образом, В «ЕП» система ценностей куртуазного универсума накладывается на «бретонский материал», который вследствие этого глубоко трансформируется: Мария освобождает кельтские сказания от их наиболее архаичных языческих элементов, обогащает ключевыми понятиями лирики трубадуров (такими как радость и мера), развернутыми психологическими монологами, - быть может, наиболее ранними из тех, что были написаны на народном северофранцузском языке; в ее лэ можно заметить, наконец, и влияние отдельных жанров провансальской лирики – любовной эпистолы («salut d'amour») и тенсоны.

<sup>&</sup>lt;sup>408</sup> Op. cit. P. 197–199.

## ГЛАВА IV

## Ближайшие наследники Марии Французской и судьба жанра лэ в конце XII – начале XIII вв.

Авторы анонимных лэ, созданных в конце XII - начале XIII вв., по большей части подражают Марии Французской. Благодаря их произведениям жанр лэ складывается, обретая очерченные контуры: это характерный бретонский хронотоп, с соответствующими топонимами и упоминаниями бретонцев, а также характерные сюжетные элементы<sup>409</sup>.

В анонимных лэ мы то и дело встречаем бретонцев, которые, как в лэ Марии, «сложили это лэ» («firent le lai»). Так, если верить эпилогу лэ о Граэлане, лэ было создано бретонцами: «un lai en firent li Breton» для приключение Граэлана (здесь анонимный автор использует ключевой для лэ Марии термин «авантюра»), «рассказывалось по всей Бретани» («fu par tote Bretaigne oïe») при этом, главное действующее лицо в лэ – рыцарь Граалан – бретонец по рождению: «Graelens fu de Bretons nés» В еще одном анонимном лэ – лэ о боярышнике, мы также встречаемся с главным героем – выходцем из Бретани, а в эпилоге читаем обычную для лэ ссылку на бретонцев. Главный герой лэ «Желанный», отправляясь в Бретань, движется по тому же пути, который избрал Милон в одноименном лэ Марии Французской:

hastivement est mer passez ; Без промедления переплыл он море,

en Normandie conversa жил в Нормандии,

<sup>&</sup>lt;sup>409</sup> При анализе анонимных лэ мы будем использовать издание А. Миша, которое на сегодняшний день остается наиболее полным: Lais féériques des XII<sup>e</sup> et XIII<sup>e</sup> siècles. P. 1992.

<sup>&</sup>lt;sup>410</sup> Op.cit. v. 731. P. 60.

<sup>&</sup>lt;sup>411</sup> Op. cit. v. 730. P. 60.

<sup>&</sup>lt;sup>412</sup> Op.cit. v. 5. P. 20.

В лэ о рыси удивительное приключение происходит в Бретани, а в эпилоге мы вновь находим характерную ссылку на бретонцев; лэ о Набареце, должно быть, самое короткое из всех лэ, «было создано в Бретани», «en Bretaigne fu [...] fet»<sup>414</sup>.

Что касается героев анонимных лэ, это те же рыцари, короли и дамы, которыми наполнены «Лэ» Марии. Король Артур, который, напомним, у Марии Французской появляется лишь однажды (в лэ о Ланвале), здесь персонаж несравненно более частый. В анонимных лэ встречаются и те же сюжетные мотивы и схемы, которые характерны для «Лэ» Марии.

Так, в лэ «Мельон» среди персонажей фигурирует король Артур, окруженный славными рыцарями, в числе которых и герой нашего лэ – рыцарь Мельон. Однажды рыцарь направляется в лес и встречает там молодую девушку, – подобно тому, как Ланваль встретил свою «фею». Анонимному автору, в отличие от Марии, присуща любовь к географической точности и он указывает, откуда прибыла юная красавица – из Ирландии. После множества приключений и исчезновения девушки (как в «Ланвале»), главный герой превращается в волка, что сближает данное лэ уже с другим лэ Марии – «Бисклавре».

В анонимном лэ «Тидорель» мы еще раз встречаем короля – правителя Бретани; он живет в Нанте. В Нанте разворачивается и действие лэ Марии «Несчастный» В лэ «Доон» действие происходит сначала в Шотландии, где живет девушка, прекрасная, куртуазная и гордая своими богатствами. Ссылка на бретонцев дается в прологе:

<sup>&</sup>lt;sup>413</sup> Op. cit. vv. 70-72. P. 108-110.

<sup>&</sup>lt;sup>414</sup> Op. cit. v. 1. P. 344.

<sup>&</sup>lt;sup>415</sup> *Marie de France*. v. 9. P. 248.

Doon, cest lai sevent plusor: Многие знают лэ о Дооне,

n'i a gueres bon harpëor любой хороший арфист сыграет его,

ne sache les notes harper; я же хочу рассказать вам о приключении,

nes ie vos voil dire e conter которое бретонцы назвали

l'aventure dont li Breton «лэ о Дооне».

apelerent cest lai Doon<sup>416</sup>.

В эпилоге же сказано: «firent les notes li Breton / du lay c'om apele Doon <sup>417</sup>». Протагонист лэ, рыцарь Доон, живет в «заморской Бретани»: «en Bretaigne dela la mer» <sup>418</sup>, иначе говоря, на континенте. Он женится на девушке, которую вынужден оставить тотчас после женитьбы; их сына отправляют к королю Франции, дабы тот посвятил его в рыцари, и сын смог позднее – уже в этом качестве – принимать участие в турнирах, сражаясь с бретонцами. Сражения бретонцев описаны здесь как рыцарские, – точно так же, как и в лэ Марии:

Au mont Saint Michiel en Bretaingne Он собирался участвовать ala li vallez tornoier, в турнире на Монт-сен-Мишель,

as Bretons se volt acointier<sup>419</sup>. желая сразиться с бретонцами.

То же упоминание турнира на Монт-сен-Мишель мы встречаем в лэ Марии «Милон» (здесь сын и отец порознь пересекают море, чтобы отправиться в Бретань на турнир, происходящий, как и в «Дооне», в Монт-сен-Мишель). Есть в обоих лэ и мотив кольца, по которому отец узнает своего сына, во время боя с ним.

В анонимном лэ «Граэлан» фигурирует королева, которая, как и в «Ланвале» Марии Французской, предлагает рыцарю свою любовь. Те же

<sup>&</sup>lt;sup>416</sup> Lais féeriques des XII<sup>e</sup> et XIII<sup>e</sup> siècles. vv. 1-6. P. 294.

<sup>&</sup>lt;sup>417</sup> Op. cit. vv. 285-286. P. 310.

<sup>&</sup>lt;sup>418</sup> Op. cit. v.67. P. 296.

<sup>&</sup>lt;sup>419</sup> Op. cit. v. 214-216. P. 306.

сюжетные элементы присутствуют в лэ «Гингамор», также анонимном: Бретанью правит некий король; королева предлагает свою любовь его племяннику.

Иногда авторы лэ «облагораживают» жанр, сближая его с произведениями ученой словесности: они настаивают на «правдивости» повествования (порой так поступала и Мария Французская, – например, в лэ «Жимолость») и одновременно пишут о книжном происхождении этого жанра. Так, в в эпилоге лэ «Тидорель» автор заявляет: «Cest conte tienent a verai / li Breton qui firent le lai» Лэ о Тиолете, начинается с пролога, в котором анонимный автор объясняет процесс и механизмы создания лэ:

aventures beles trovoient
qu'ils disoient e racontoient.
A la cort erent racontees,
si conme eles erent trovees;
Li preude clerc qui donc estoient
totes escrire les fesoient;
mises estoient en latin [...]
Or son dites e racontees,
de latin en romanz trovees...<sup>421</sup>

Они [рыцари] смело находили приключения,

О которых впоследствии рассказывали и повествовали.

При дворе об этих приключениях говорилось так, как они и случились на самом деле.

Ученые клирики тех времен записывали их на пергамене, переводя на латинский язык.

Ныне мы находим переложения этих рассказов на романский язык.

Напомним, что Мария Французская напротив, противопоставляла переводы с латыни и лэ, восходящие к устным рассказам; таким образом, свидетельства двух средневековых авторов о процессе создания лэ расходятся. Анонимный автор лэ, в отличие от Марии, пытается описать

\_

<sup>&</sup>lt;sup>420</sup> Lais féériques des XII<sup>e</sup> et XIII<sup>e</sup> siècles. vv. 489-490. P. 178.

<sup>&</sup>lt;sup>421</sup> Op.cit. vv. 24-35. P. 182.

лэ в терминах ученой куртуазной культуры, хотя и делает это не вполне C стороны, логично и последовательно. одной согласно старофранцузские лэ оказываются переложениями латинских рассказов клириков; с другой, – рассказами, которые сочиняли бретонцы, причем в последнем случае трудно понять, имеются в виду устные или письменные повествования.

Как и в других лэ, здесь также задаются параметры характерного бретонского хронотопа:

Jadis au tens q'Artur regna, Некогда, во время правления Артура, que il Bretaingne governa Который управлял Бретанью, que Engleterre est apelee... 422 Тогда носившей имя Англии.

Ниже автор создает портреты храбрых и прославленных рыцарей, странствующих ночами в поисках приключений; он не забывает упомянуть ни ключевое для складывающегося жанра лэ слово «авантюра» (см. приведенную выше цитату), ни о бретонцах – творцах и создателях лэ («Bretons en firent lais plusors»<sup>423</sup>).

Таким образом, уже к началу XIII века жанр лэ как бы застывает, обретая ясные и, по-видимому, хорошо узнаваемые читателями признаки: краткую повествовательную форму, сказочный бретонский хронотоп, короля Артура и бретонцев в качестве протагонистов и создателей лэ.

Процесс формирования жанра лэ сопровождается появлением пародийных текстов, в которых характерные жанровые признаки остраняются, переосмысляются, помещаются в новый контекст. О таком

<sup>&</sup>lt;sup>422</sup> Op. cit.. vv. 1-3. P. 182.

<sup>&</sup>lt;sup>423</sup> Lais féeriques des XII<sup>e</sup> et XIII<sup>e</sup> siècles. v. 36. P. 184.

переосмыслении жанра свидетельствует, в частности, анонимное лэ «Развратник».

Это лэ, насчитывающее сто двадцать две строки и написанное парным восьмисложником, дошло до нас в одной рукописи, хранящейся в Парижской Национальной Библиотеке и обозначаемой сиглой S: BN. Nouvelles acquisitions fr. 1104, 43r-43v. Эта рукопись, детально описанная Гастоном Парисом<sup>424</sup> и содержащая, помимо девяти лэ Марии, семь анонимных бретонских лэ (*Graalant* (f° 72 b), *Guingamor* (f° 23 b), *Desirré* (f° 10 c), *Tydorel* (f° 45 d), *Tyoulot*<sup>425</sup> (f° 15 c), *l'Espine* (f° 27 c) и *Doon* (f° 33 а), является настоящим собранием лэ, самым богатым из трех, сохранившихся до наших дней<sup>426</sup>.

Манускрипт S содержит в общей сложности тексты двадцати четырех лэ, из которых большинство принадлежат Марии Францусзкой; «Развратнику» предшествует лэ об Эквитане (f° 43d), следом за ним идет лэ «Ясень» (f° 39 d) – оба, как известно, написаны Марией. Каждое лэ в манускрипте начинается с красной рубрики «С'est le lay de...», «Это лэ о...» и иногда сопровождается маргиналией, оставленной скрибом для иллюстратора («rubrique d'attente»). Мы так подробно останавливаемся на этих палеографических деталях потому, что в случае интересующего нас лэ слово «развратник» зачищено и с трудом поддается прочтению; то же слово зачищено в «rubrique d'attente» внизу фолио 43<sup>427</sup>. Не потому ли, что это название – «Развратник» – не соответствовало истинному содержанию лэ и переписчик или средневековый читатель хотел заменить его на

<sup>&</sup>lt;sup>424</sup> *Paris G.* Lais inédit. De *Tyolet*, de *Guingamor*, de *Doon*, du *Lecheor* et de *Tydorel* // Romania.1879. P. 29-72.

<sup>&</sup>lt;sup>425</sup> *Tyolet*, как указано в рубрике.

<sup>&</sup>lt;sup>426</sup> Вместе с лондонским манускриптом H, хранящим все двенадцать лэ Марии и норвежским сборником с переводами лэ. См.: *Paris G*. Ор. cit. P. 30.

<sup>&</sup>lt;sup>427</sup> Отметим также, что в норвежском сборнике переводов лэ, «Стренглэйкар», текст этого лэ заканчивается после первого же стиха, листы с продолжением были вырваны. См.: *Paris G. Op.cit.* P. 32.

другое, само-собой подразумевающееся : «faisons du con le lai novel...» $^{428}$ , «сочиним новое лэ о п...», — название, которое, к тому же, зашифровано в следующем ниже придаточном предложении «C'on...» $^{429}$ ?

Гастон Парис, издавая это лэ, писал, что «поэт хочет вызвать улыбку, а не хохот, провоцирующийся обсценными фаблио» 10 мнению Ш.Х. Ливингстона, это лэ есть не что иное, как «циничная шутка по поводу истинных источников рыцарского вдохновения» 431; Филипп Менар полемизирует с «критиками, злоупотреблевшими термином пародия» 432, и считает, что в данном случае «мы находимся на границе между лэ и фаблио» 433.

На наш взгляд, в данном случае есть все основания полагать, что перед нами пародия на сам жанр бретонского лэ, сконструированный Марией Французской и ее анонимными подражателями.

Известно, что категория жанра не всегда применима к средневековой литературе. Однако рассматривая нами рукопись показывает, что в это время корпус лэ воспринимается как собрание текстов, обладающих определенными, хорошо узнаваемыми чертами, иначе говоря, — как литературный жанр: не случайно переписчик манускрипта S подчеркивает, что его рукописный сборник состоит из одних только лэ, — более того, лэ бретонских: вверху первого фолио манускрипта мы читаем: «Сі соттепсент les lays de Breteigne», «Здесь

<sup>&</sup>lt;sup>428</sup> Chevalerie et grivoiserie, Le Lay dou Lecheor. P. 2003. v. 97. P. 230. Ниже мы цитируем лэ по этому изданию.

<sup>&</sup>lt;sup>429</sup> Brusegan R. Le lai du Lecheor et la tradition du lai plaisant // Miscellanea Mediaevalia, mélanges offerts à Philippe Ménard, étude réunies par J. Claude Faucon, Alain Labbé et Danielle Quéruel. P. 1998. P. 256.

<sup>&</sup>lt;sup>430</sup> Paris G. Op.cit. P. 64.

<sup>&</sup>lt;sup>431</sup> *Livingstone Ch. H.* Le jongleur Gautier Le Leu. Cambridge. 1951.

<sup>&</sup>lt;sup>432</sup> *Op.cit.* P. 256.

<sup>&</sup>lt;sup>433</sup> *Ménard Ph.* Les lais de Marie de France, Contes d'amour et d'aventure du Moyen-Age. P. 1979. P. 77.

начинаются бретонские лэ»; концовка сборника гласит: «explicit les lays de Breteigne» ( $f^{\circ}$  79 c) (хотя, как отмечает Г. Парис, в их числе есть и такие, что не имеют ничего бретонского – как лэ об Аристотеле)<sup>434</sup>.

Даниэль Пуарьон различает три типа анонимых лэ. Одни из них — «сказочные, их действие происходит в Бретани; в них встречаются сверхъестественные персонажи (например, феи в «Граалане», «Гингаморе» и «Желанном») или рыцари, пришедшие из потустороннего мира («Тидорель», «Тиолет», «Терновый куст»). Другие — дидактические, и Бретань здесь становится только декором («Рысь»); наконец, третьи — бурлескные («Развратник»)<sup>435</sup>.

Р. Брюзеган даже говорит о бретонской «этикетке» шутливых лэ: «престиж, которым обладали лэ, способствовал тому, что к XIII веку авторы или исполнители, желающие обезопасить себя от плохих жонглеров и дурных сказителей, облагораживали свои рассказы, прилаживая к ним эту этикетку. По этой же причине в прологах шутливых лэ они продолжали ссылаться на бретонцев» 436.

В «Лэ о Развратнике» речь идет о том, что самые прекрасные дамы и девицы бретонского происхождения собираются на праздник и рассказывают о славных подвигах и достойных деяниях рыцарей. Согласно существующему обычаю, из этих рассказов слагали лэ, чтобы увековечить эти приключения и, положив на музыку, исполнять в разных странах и государствах. Одна из восьми дам задается вопросом, ради чего рыцари совершают столь славные подвиги, участвуют в турнирах и сражениях, идут на безумства и безрассудные поступки, ухаживают за дамами, дарят им кольца, целуют и обнимают. Она находит причину такого поведения мужчин – п... и предлагает сочинить о ней новое лэ. Ее предложение встречает всеобщее одобрение.

<sup>&</sup>lt;sup>434</sup> Paris G. Op.cit. P. 30.

<sup>&</sup>lt;sup>435</sup> Dictionnaire du Moyen Age. Littérature et philosophie. 1999. P. 518-519.

<sup>436</sup> Brusegan R. Op.cit. P. 259.

Как мы уже отметили, ссылки на Бретань и бретонцев являются характерной чертой, визитной карточкой всех лэ Марии Французской, ровно как и многих анонимных лэ. Лэ о развратнике имеет очень сильную бретонскую «окраску»: кроме традиционных ссылок на бретонцев («Jadis a Saint Pantalion, / се nos racontent li Breton», vv. 1-2), бретонцы, точнее бретонки, «цветки Бретани» 437, являются главными героинями данного лэ. Такое обозначение бретонок, надо думать, иронично подчеркивает их благородство.

Между «Распутником» и лэ Марии Французской много сходства. Второй стих «Распутника» («се nos racontent li Breton») дословно повторяет последний стих «Ланваля». Пролог к «Распутнику» (vv. 1-36) является своего рода резюме пролога, который Мария Французская предпосылает «Эквитану» (vv. 1-8); ссылка на истинность повествования в «Распутнике»: «sachoiz се est la veritez» (v. 30) перекликается с подобной ссылкой в «Жимолости»: «que la verité vus en cunt» (v. 3). К тому же, анонимный автор заявляет, что бретонцы играют мелодию этого лэ на виоле, арфе и роте: «savoient de note / en vïele, en harpe et en rote» (vv. 33-34). Это заявление очень близко к тому, что делает Мария в своем первом лэ, «Гижмаре»: «que hum fait en harpe et en rote; / bone en est a oïr la note» (vv. 885-886). Обратим внимание, что анонимный автор сохраняет и рифму Марии Французской: «note-rote».

Что касается структуры лэ о развратнике, она сильно напоминает структуру «Жимолости», о которой нам уже приходилось говорить выше. Действительно, оба текста рассказывают нам не само лэ, но процесс его создания: «coment fu fez, de quei e dunt» («как оно было создано, о чем и по какой причине»). Читатель, таким образом, участвует в самом процессе создания лэ его героями: Тристаном – в случае «Жимолости», бретонками – в случае «Распутника»; сам текст лэ, однако, и в первом, и во втором

<sup>437 «...</sup> de Bretaigne la flors», v. 57.

случае отсутствует, и оба лэ являются скорее историями создания лэ, если угодно, мета-лэ.

Что касается стиля и словаря лэ о Развратнике, до девяностого стиха – то есть до момента появления истинного героя лэ – автор подражает возвышенному и благородному языку лэ Марии, как бы сказал М.М. другого, используя Бахтин, стилизует речь весь специфический куртуазный словарь «Лэ», - слова и словосочетания «благороднейшие и прекраснейшие дамы», «возлюбленные и любимые», «благородные рыцари», «авантюры», «благородный», «куртуазный», «доблестный и честный», «чудесный», «обнимать», «целовать» 438 и т.д., не позволяя себе ничего лишнего, ничего обсценного. Тем не менее, в девяностом стихе появляется настоящий герой, ради которого на самом деле создаются все лэ («se par l'entente du con non» – «чтобы услышать о п..., не так ли»), и ирония автора становится очевидна. Автор повторяет это слово дважды на протяжении семи стихов, чтобы впоследствии заменить его на слово «развратник», которое оказывается эвфемизмом для слова п...

Розанна Брюзеган, не цитируя М.М. Бахтина, анализирует это лэ, отсылая читателей к карнавальным переворачиваниям верха и низа, лица и изнанки: «мотив двойного названия лэ подчиняется карнавальному переворачиванию, которое заключается не в рассуждениях о материальном низе, сохраняющем значение и для куртуазной литературы, но в изображении настоящего имени» 439. В «Лэ о Развратнике», и в самом деле, есть снижение и осмеяние, которое может быть названо «карнавальным», — «возвышенный» сюжет и «благородный» герой здесь подвергаются явному снижению.

<sup>438 «...</sup>dames les plus nobles et les plus beles, meschines et damoiseles, les amors et les drüeries, nobles chevaleries, aventure, franches, cortoises, la proesce et la valors, merveil, le tornoier et de joster, lor joieaus, lor treceors et lor aneaus, acoler, enbracier...».

<sup>&</sup>lt;sup>439</sup> *Brusegan R. Op.cit.* P. 257.

Мы действительно можем говорить о карнавальном моменте переворачивания в лэ, только перед нами скорее переворачивание сюжета и главного героя, переворачивание с ироническим реверансом куртуазному языку и куртуазным героям лэ Марии и ее подражателям.

Начиная с сотого стиха, лэ возвращается к традиционноизысканному стилю, но стиль этот тем не менее уже «испорчен» низким сюжетом. Таким образом, автор добивается эффекта, который схож с эффектом, производимым на читателей знаменитым стихотворением Виктора Гюго «Лунный свет» 440.

По всем этим причинам нам не кажется возможным говорить о бретонском «декоре», призванным облагородить «Развратника». Скорее, бретонский декор служит, как и другие детали, для создания пародии на жанр бретонского лэ, каким оно предстает в сборнике Марии.

Итак, бретонское лэ, основанное на «бретонском материале», становится настоящим предметом пародии. Случайно ли, что слово «лэ» появляется одиннадцать раз (двенадцать, вместе с заглавием) в довольно коротком тексте из ста двадцати двух стихов? Анонимный автор, так сказать, создает образ бретонского лэ, таким, каким оно оформилось к концу XII века, и каким оно представлено в сборнике «Лэ» Марии Французской.

Анонимные лэ свидетельствуют о том, что лэ Марии пользовались успехом в определенной среде: даже если число рукописей, сохранивших ее лэ, не столь многочисленно, анонимные произведения указывают, что «Лэ» Марии были известны читателям; сочинители анонимных лэ отвечали, так сказать, на некий читательский спрос. Вместе с тем анонимные лэ отражают и важнейшие процессы, характеризующие в это время французскую литературу в целом: кодификацию фольклорных по своему генезизу жанров, которые включаются в область литературы и

<sup>440</sup> Автор благодарит Доминика Буте за это замечание.

получают устойчивые черты; сближение народной и ученой литературы, которое в XIII веке будет все более и более интенсивным. Такому сближению способствует, в частности, известная размытость категорий «правды» и «вымысла», о которой мы писали в первой главе, — она имела значение и для некоторых латинских писателей конца XII века, и для самой Марии Французской, и для ее непосредственных наследников — авторов анонимных лэ.

Со временем, однако, жанр лэ начинает восприниматься как чрезмерно «возвышенный», «благородный» и, быть может, именно поэтому слишком сказочный, – так возникает потребность в снижающей и обновляющей жанр пародии. Собственно говоря, «бретонские сказания» и раньше вызывали известный скептицизм у некоторых авторов, о которых мы писали выше (см. Главу I), – в данном случае перед нами новое оживление спора между теми, кто воспринимали эти сказания без какойлибо отстраненности, и теми, кто относился к ним иронически, настороженно, а то и с прямым осуждением. К концу XIII века жанр бретонского лэ практически перестает существовать, хотя его отголоски спорадически появляется в текстах позднего средневековья, например, в «Кентерберийских рассказах» Джеффри Чосера.

#### ЗАКЛЮЧЕНИЕ

Мы попытались по возможности полно воссоздать литературный и социально-культурный контекст, в котором были написаны «Лэ» Марии Французской. Его органическими слагаемыми были, на наш взгляд, представления о соотношении «правды» и «вымысла», важные для литературной теории того времени, и складывающаяся в связи с ними историографическая традиция на латинском и народном языке, произведения Гальфрида Монмутского И Baca, посвященные мифическому прошлому Бретани. Частью этого контекста являлись и написанные на латинском языке труды ученых клириков, как и Мария, проявлявших интерес к прошлому кельтов и их сказаниям или же размышлявших о правилах поведения, которые подобают светскому воспитанному человеку. Относятся сюда, вне сомнений, и ранние произведения Кретьена де Труа, с которым Мария вела постоянный диалог, а также наиболее ранние поэмы провансальских трубадуров – ее непосредственных современников. Эту общую картину дополняют, наконец, анонимные лэ, созданные ближайшими наследниками Марии.

Интеллектуальный климат, в котором творила Мария, отличался известным единством импульсов и интересов, – писатели, жившие при дворе Плантагенетов, создавали своего рода историко-культурный миф, призванный способствовать политической и социальной консолидации их королевства. В этот контекст, мы полагаем, вписываются и лэ Марии. Не случайно Мария обращается к творчеству историографа Васа, – ее лэ отмечены несомненным влиянием этого писателя, и не исключено, что и самый ее замысел, состоявший в написании сборника двенадцати лэ, внушен пространной стихотворной хроникой этого историографа. Вас вслед за Гальфридом Монмутским славил военную доблесть бретонцев и живописал их подвиги; задачей Марии становится рассказ о том, что уже в древние времена нравы бретонцев были вежественными, благородными

и утонченными, – иначе говоря, во многих отношениях отвечали новому в те времена куртуазному идеалу человека и видению общества.

В ее лэ, таким образом, эпическая традиция кельтских сказаний и стихотворной хроники Васа естественным образом сочетается с влиянием куртуазной лирики. Мария отдает предпочтение тем сюжетным элементам кельтских повестей, которые легко встраивались в куртуазный универсум, одновременно освобождая их от явного наследия язычества и обогащая ключевыми концептами куртуазной лирики, также утонченным анализом психологических переживаний, монологами и диалогами или же метафорами и образами, которые непосредственно восходят к лирическим песням трубадуров.

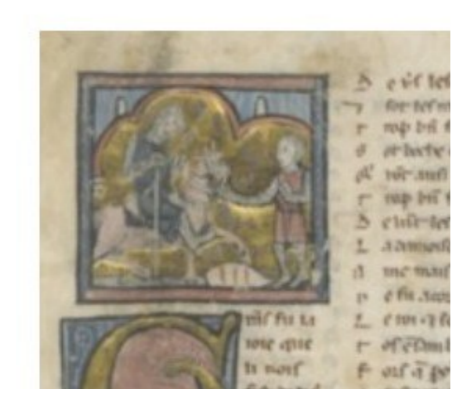
Анализ лэ в сопоставлении с произведениями наиболее известного современника Марии – Кретьена де Труа позволил нам, кроме того, выявить многочисленные интертекстуальные связи между этими двумя писателями. Вне сомнений, Мария знала ранние произведения Кретьена, который был для нее, наравне с трубадурами, одним из литературных и культурных ориентиров: так, есть основания полагать, что кельтские по происхождению рассказы о превращении людей в животных в глазах своеобразной версией античных «Метаморфоз», – Марии были памятника, который переводил молодой Кретьен. Кретьен, во своей стороны, отдавал должное произведениям Марии, более или менее явно отсылая читателя своих романов к ее лэ.

Мария, таким образом, полностью меняет культурный и литературный статус бретонских сказаний, насыщая их французские переложения реминисценциями из произведений современных писателей, облагораживая героев в соответствии с новой светской моралью и сообщая своим рассказам известный лоск сказочной идеальности. У ее ближайших последователей этот лоск становится более ярким. Жанр лэ обретает очерченные контуры, складывается устойчивый бретонский хронотоп — непременная составляющая лэ. Тем самым жанр лэ, как и

другие фольклорные по происхождению литературные формы, сближается с произведениями ученой культуры; сходные процессы характеризуют эволюцию и других жанров французской литературы XIII века. Со временем идеализация мира древних бретонцев становится столь очевидной, что вызывает создание пародий на жанр лэ, одной из которых мы уделили внимание. К концу XIII века жанр прекращает свое существование, постепенно сближаясь с фаблио и «сказами»<sup>441</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>441</sup> *Lee Ch.* Dinamica interna della narrativa breve antico-francese // Medievo romanzo, T.8, 1981–1983, P. 393.

# Приложение І



Персеваль, Гавейн и три капли крови Le *Conte du Graal*, ms de Paris, BnF, fr. 12576, f° 19 Конец XIII века

## Приложение II



Начало «Лэ о Жимолости» Марии Французской Ms de Paris, BN. Nouvelles acquisitions fr. 1104 (S), f° 32 Вторая половина XIII века

## Приложение III

Ниже мы приводим перевод общего пролога Марии Французской к сборнику «Лэ» и «Лэ о Жимолости». Эти переводы — часть академического издания «Лэ» Марии, которое автор настоящей работы готовит в данный момент.

## Пролог

Кто в дар от Бога получил Ума и красноречья пыл, Не должен те дары скрывать, Но должен миру их являть. <sup>5</sup>Слова благие, что цветы, Чуть распустивши лепестки, Когда же хвалят те слова, Знать расцвели цветы сполна. У древних был обычай, нам <sup>10</sup>О том поведал Присциан, Туманно в книгах говорить: Потомкам будет что постичь, Ведь книги надо толковать, Чтоб тайный смысл их понять. <sup>15</sup>То прежде знали мудрецы И понимали так они: Должно пройти немало дней, Чтоб люди сделались умней И лучше стали б то беречь,  $^{20}$ О чем идет в тех книгах речь. Чтоб от порока нам уйти, К ученью надо путь найти.

Лишь так страданий избежим,

Себя от бедствий оградим.

<sup>25</sup>А потому сначала я

Решила вот что для себя:

Латинский текст в основу взять

И по-романски передать.

Но славы б тем не обрела:

 $^{30}$ Писали так и до меня.

Тогда я вспомнила о лэ –

Их доводилось слышать мне.

Не сомневалась, знала я,

Что их слагатели тогда

<sup>35</sup>Рассказывали свои лэ,

Чтоб люди помнили везде

О приключеньях, что они

Когда-то раньше сберегли.

Рассказы те слыхала я,

 $^{40}$ И в памяти их сохраня,

Лэ положила на стихи,

Чтоб от забвения спасти.

За той работой много я

Ночей бессонных провела.

<sup>45</sup>Все это в вашу честь, король,

Любезны вы и храбры столь,

Что радость вам поклон дарит,

А в сердце вашем благ родник.

Его в основу я взяла

<sup>50</sup>И лэ собранье создала.

От сердца вам их подношу,

И дар сей вас принять прошу;

Я буду счастлива всегда,
Но не считайте вы меня

55 Столь дерзкой, что вам лэ дарю.
Теперь послушайте – начну!

#### Лэ о Жимолости

Хочу поведать вам сейчас, О песне, слышанной не раз, О "Жимолости" - как она И кем была сочинена.

Тристан с Изольдой - я немало О них слыхала и читала - Любовь их истинна была И на страданье обрекла: Тристан из-за любви угас <sup>10</sup>И королева в тот же час.

Марк на Тристана в сильном гневе: За страсть к Изольде, королеве, Изгнал племянника долой В Уэльс, на родину, домой. В родном краю уж целый год Тристан изгнанником живет И терпит, но взяла тоска Такая, что и смерть близка. Не диво то! Нет худшей доли,

<sup>20</sup>Чем быть в разлуке поневоле!

Печален и задумчив тот,

Кто врозь с любимою живет.

Тристан без милой занемог,

Изгнанию не вышел срок,

Но он, покинув свой Уэльс,

Поехал прямо в Корнуэльс.

Весь день в лесу Тристан скрывался

И к людям выйти опасался,

Но, только мрак на землю лег,

<sup>30</sup>Отправился искать ночлег

И вот нашел крестьянский дом.

Хозяев расспросил о том,

Как Марк, и где он держит двор.

Тристану говорят, что сбор

Баронов был, и что на нем

Решенье принято о том,

Что скоро в Тинтажель отбудут,

И к Троице с двором прибудут.

Для них устроен праздник будет,

<sup>40</sup>Изольда на него прибудет.

Тристан, услышав эту весть,

Был рад – теперь возможность есть

Любимую наверняка

Увидеть хоть издалека.

Прекрасно знал он те края;

В лесу, где люди короля

Должны проехать, он сломал

Лещины ветку, обтесал

Ножом со всех сторон ее

<sup>40</sup>Да имя вырезал свое.

Для королевы это - знак:

Тристан и раньше делал так.

Изольда сразу все поймет,

Посланье друга разберет.

И станет ясен ей тотчас,

Тристана горестный рассказ:

О том, что он в лесу скитался

И встречи этой дожидался,

Что удалось ему узнать,

 $^{60}$ Как королеву повидать,

О том, что пусть не едет мимо -

Им встретиться необходимо!

В разлуке, без подруги милой

Жизнь стала горькой и унылой.

Сказать бы можно, что они

Своею участью сродни

Орешнику, когда растет

С ним рядом жимолость и льнет

Побегами к нему. Вдвоем

 $^{70}$ Легко им жить так день за днем.

Но если ветви расплести,

И вместе им не дать расти,

Орешник сгибнет в цвете лет

И жимолость ему вослед.

Она поймет на ветке знак:

«Подруга милая, вот так

Не можем жить мы, как сейчас:

Вы - без меня, а я - без вас!".

Но вот бароны подъезжают,

 $^{80}$ Их рыцари сопровождают,

Изольда едет с ними рядом

И холм окидывает взглядом

Вдруг видит ветвь она Тристана,

Посланье ясно. Без изъяна

Написано оно; приказ

Изольда отдает тот час

Всем рыцарям на отдых стать,

Служанку к ней велит прислать.

Приходит верная Бранжьена,

<sup>90</sup>Неведомы ей ложь, измена.

Они идут вглубь леса, вдруг

Изольда видит: милый друг!

И радости их нет предела!

Столь многое сказать хотела

Изольда другу, но близка

Разлука; встреча коротка!

Он с милой и тоска прошла,

Она сказать ему смогла

Что Марк, король, живет в печали:

<sup>100</sup>Ему Тристана оболгали!

Приходит время расставанья,

И слезы в горький час прощанья

Влюбленные не могут скрыть.

Тристану нужно в Уэльс отплыть.

В родные едет он края,

Там ждать призыва короля.

Но думать об Изольде будет,

Свою подругу не забудет!

И вспоминая встречи радость

 $^{110}$ И слов Изольды милой сладость,

Лэ новое Тристан сложил -

Арфистом он искусным был!

Я лэ, что сочинил Тристан, -

Короткое названье дам:

Gotelef - британец назовет,

Chevrefeuille - француз произнесет.

Передала я вам рассказ

О лэ правдиво, без прикрас.

# БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК

## Манускрипты, содержащие лэ Марии Французской

- 1. London, British Museum, ms. Harley 978, f<sup>0</sup> 117-158 (H)
- 2. London, British Library, Cott. Vesp. (C)
- 3. Paris, Bibliothèque nationale de France, n. a. f. 1104 (S)
- 4. Paris, Bibliothèque nationale de France, fr. 2168 (P)
- 5. Bibliothèque nationale de France, fr. 2770 (L)
- 6. Paris, Bibliothèque nationale de France, fr. 24432 (Q)
- 7. Upsal, Bibliothèque de l'Université, codex D. G. (N)

## Издания «Лэ» Марии Французской

- 8. *Die Lais der Marie de France* / herausgegeb. von Karl Warnke. Halle, Bibliotheca Normannica, 1885 (2<sup>e</sup> éd.: 1900; 3<sup>e</sup> éd.: 1924).
- 9. Lais bretons (XII<sup>e</sup> XIII<sup>e</sup>): Marie de France et ses contemporains / Edition bilingue établie, traduite, présentée et annotée par Nathalie Koble et Mireille Séguy. P.: Champion, 2011.
- 10. Les lais de Marie de France, publiés par Jeanne Lods, P.: Champion (Classiques français du Moyen Age, 87), 1959.
- 11. Les Lais de Marie de France / éd. Par Jean Rychner, P.: Champion, 1966 (CFMA, 93).
- 12. Les Lais de Marie de France / éd. Par Jean Rychner. P.: Droz (Textes littéraires français, 66), 1969.
- 13. Lais de Marie de France / éd. Karl Wanke, prép. Par L. Harf-Lancner. LGF, 1990.
- 14.Marie de France. *Lais*/ ed. by Alfred Ewert. Oxford, 1944 (Blackwell's French Texts).
- 15. Marie de France. *Lais* / éd. Par Philippe Walter. P.: Gallimard, 2000.

## Переводы лэ Марии Французской на русский язык

- 16. «Жимолость», пер. С.Кулаковского: URL.: http://www.vekperevoda.com/1887/kulak.htm
- 17.«О жимолости», пер. М. Замаховской // Пуришев Б.И. Зарубежная литература средних веков. Латин., кельт., скандив., прованс., франц. Литературы. Изд. 2-е, испр. и доп. М. «Просвещение». 1974. С. 250-253. Новое издание: Зарубежная литература средних веков: Хрестоматия / Сост. Б.И.Пуришев. 3-е изд., испр. М.: Высш. шк. 2004. С. 268-269.
- 18. «Жимолость», пер. Н.Я. Рыковой // Легенда о Тристане и Изольде. М.: Наука, 1976. С. 307–309.
- 19.«Йонек», пер. М. Морозовой // Кентавр. Studia classica et medievalia. 2005. №2. С. 329–350.
- 20. «Элидюк», прозаический пер. Джона Фаулза // Фаулз Дж. Башня из черного дерева. М.: ACT, 2008. С. 185–220.
- 21. Мария Французская. Двенадцать повестей / Пер. со старофранц. В. Долиной. М.: Водолей, 2011.

# Источники по другим произведениям средневековой литературы

- 22. Английская и шотландская народная баллада: Сборник. / Сост. Л.М. Аринштейн. М.: Радуга., 1988.
- 23. Бернарт де Вентадорн. Песни / Изд. подг. В.А. Дынник. М.: Наука, 1979.
- 24.Воды Клайда: Английские и шотландские народные баллады и песни / Пер. Игн. Ивановский. Л.: Лениздат., 1987.

- 25. Гальфрид Монмутский. История бриттов. Жизнь Мерлина. М.: Наука, 1984.
- 26. Гийом де Лоррис, Жан де Мён. Роман о Розе. Средневековая аллегорическая поэма / пер. и комм. И.Б. Смирновой М.: ГИС, 2007.
- 27. Гильом де Лоррис. Жан де Мен. Роман о Розе / пер. со старофранцузского Н.В. Забабуровой на основе подстрочника Д.Н. Вальяно. Ростов-на-Дону: Югпродторг, 2001.
- 28. Древнеанглийская поэзия / изд. подг. О.А. Смирницкая, В.Г. Тихомиров. М.: Наука, 1982.
- 29. Жизнеописания трубадуров. М.: Наука, 1993.
- 30.Зарубежная литература средних веков: Хрестоматия / Сост. Б.И. Пуришев; предисл. и подг. к печати В.А. Луков. М.: Высш. шк., 2004.
- 31. Исландские саги. Ирландский эпос. М., 1973.
- 32. Кретьен де Труа. Эрек и Энида. Клижес. М., 1980.
- 33. Легенда о Тристане и Изольде. М., 1976.
- 34.Памятники средневековой латинской литературы IV-IX вв., М.: Наука, 1970.
- 35.Памятники средневековой латинской литературы X-XII вв., М.: Наука, 1972.
- 36.Песни трубадуров / пер. со старопровансальского А. Наймана. М.: Наука, 1979.
- 37.Поэзия трубадуров. Поэзия миннезингеров. Поэзия вагантов. М.: Худ. лит., 1974.
- 38.Предания и мифы Средневековой Ирландии / под ред. Г.К. Косикова. М.: Изд-во МГУ, 1991.

- 39.Прекрасная Дама: Из средневековой лирики / сост.: А.В. Парин, О.В. Смолицкая. М.: Моск. рабочий, 1984.
- 40. Роман о Лисе. М.: Наука, 1987.
- 41. Саги об уладах. М.: Аграф, 2004.
- 42. Средневековый роман и повесть. М.: Худ. лит, 1974.
- 43. Уэльс: Хроники бриттов. Книга сказаний / пер.с англ., сост. и коммент. С. Шабалова. М.; СПб.: Летний сад, 2005.
- 44. Фламенка / изд. подг. А.Г. Найман. М.: Наука, 1983.
- 45. Alexandre de Paris. Le Roman d'Alexandre / traduction, présentation et notes de Laurence Harf-Lancner (avec le texte édité par E.C. Armstrong et al.). P.: Le livre de poche, 1994.
- 46. *Andreas Capellanus*. De Amore: URL.: <a href="http://www.thelatinlibrary.com/capellanus.html">http://www.thelatinlibrary.com/capellanus.html</a>
- 47. *André le Chapelain*. Traité de l'amour courtois / traduction, introduction et notes par Claude Buridant. P., 2002 (1974).
- 48. *Aristote*. Poétique / introduction, traduction nouvelle et annotation de Michel Magnien. P., 2011 (1990).
- 49. *Benoit de Sainte-Maure*. Le Roman de Troie / publié d'après tous les manuscrits connus par Léopold Constans. Tome I. P., MDCCCCIC.
- 50. Bernart de Ventadorn. A bilingual edition of the love songs of Bernart de Ventadorn in Occitan and English. New York, 1999.
- 51. Chevalerie et grivoiserie. Fabliaux de chevalerie / publiés, traduits, présentés et annotés par Jean-Luc Leclanche. P.: Champion classique, 2003.
- 52. Chrétien de Troyes. Romans. P.: La pochothèque, 1994.
- 53. *Chrétien de Troyes*. Perceval ou Le conte du graal / traduction inédite et présentation de Jean Dufournet. P.: GF-Flammarion, 1997.

- 54. *Cook R., Tveitane M.* Strengleikar: an Old Norse Translation of Twenty-One Old French Lais. Edited from the Manuscript Uppsala De la Gardie 4-7 AM 666b, 4°. Norsk historisk kjeldeskrift-institutt. Norrume texter, 3. Oslo, 1979.
- 55. Danielis Becclesiensis. Urbanus Magnus / edited by J. Gilbart Smyly. Dublin, 1939.
- 56. Dante Alighieri. La Commedìa, testo critico secondo i più antichi manoscritti florentini / nuova edizione, a cura di Antonio Lanza, Anzio, 1995 (1996).
- 57. De Rougemont D. L'amour et l'Occident. P., 1979 (2006).
- 58. Falquet de Romans. L'œuvre poétique. Aix-en-Provence, 1987.
- 59. Fraser V. M. The songs of Peire Vidal / translation & commentary Peter Lang. N.Y., 2006.
- 60. *Geoffrey of Monmouth*. The history of the kings of Britain / an edition and translation of De gestis Britonum [Historia Regum Britanniae], edition by M.D. Reeve, translation by N. Wright. Woodbridge: The Boydell Press, 2007.
- 61. *Gervais de Tilbury*. Le livre des merveilles. Divertissement pour un Empereur (Troisième partie) / traduit et commenté par Annie Duchesne, préface de Jacques Le Goff. P.: Les Belles Lettres, 1992.
- 62. Gervais of Tilbury. Otia imperalia. Recreation for an Emperor / edited and translated by S.E. Banks and J. W. Binns. Oxford.: Clarendon Press, 2002.
- 63. Gouiran G. L'Amour et la guerre. L'oeuvre de Bertran de Born / édition critique, traduction et notes. Aix-en-Provence, 1985.
- 64. Guillaume de Lorris et Jean de Meun. Le Roman de la Rose / traduction, présentation et notes par Armand Strubel. P., 1992.
- 65. *Guglielmo IX d'Aquitania*. Poesie / edizione critica a cura di Nicolo Pasero. Modena, 1973.

- 66. *Jean de Grouchy*. De Musica / traduction proposé par D. Poirion. P., 1982.
- 67. *Jehan Bodel*. La Chanson des Saisnes / edition critique par Annette Brasseur. Tome I. Geneve, 1989.
- 68. Jordan Fantosme's Chronicle / edited with introduction, translation and notes by R.C. Johnston. Oxford: Clarendon Press, 1981.
- 69. *Kjellman H.* La Vie Seint Edmund le Rei. Poème anglo-normand du XIIe siècle par Denis Piramus / publié avec introduction, notes et glossaire. Genève, 1974.
- 70. La geste du roi Arthur / éd. E. Baumgartner et I. Short. P., 1993.
- 71.La partie arthurienne du Roman de Brut / éd. I. D. O. Arnold et M. M. Pelan. P., 1962.
- 72.Lais féeriques des XII<sup>e</sup> et XIII<sup>e</sup> siècles / présentation, traduction et notes par Alexandre Micha. P., 1992.
- 73.Le Roman de Partonopeu de Blois de Olivier Collet et Pierre Joris. P., 2005.
- 74.Le Roman de Renart. Tome I. /texte établi et traduit par Jean Dufournet et Andrée Méline. P., 1985.
- 75.Le Roman de Thèbes / publié par Guy Raynaud de Lage. Tome I. P., 1966.
- 76.Les Troubadours. T.1, 2. / édité par R. Lavaud et R. Nelli. P.: Declee de Brouwer, 2000.
- 77. *Macrobe*. Commentaire au songe de Scipion. Tome I. Livre I. / texte établi, traduit et commenté par Mireille Armisen-Marchetti. P.: Les Belles Lettres, 2003.
- 78. Marcabru. A critical edition. Cambridge., 2000.
- 79. Marie de France. L'Espurgatoire Seint Patriz / nouvelle édition critique accompagnée du De Purgatorio Sancti Patricii, éd. de

- Warnke, d'une introduction, d'une traduction, de notes et d'un glossaire par Yolande de Pontfarcy. Louvain; Paris: Peeters, 1995.
- 80. Marie de France. Fables. Babel.: Actes Sud, 2010.
- 81. Martin de Riquer. Los trovadores. Tomo I. Barcelona.: Planeta, 1975.
- 82. Peire Vidal. The songs. New York, 2006.
- 83. Raimbaut d'Orange. Quand resplendit la Fleur Inverse. Babel, 1990.
- 84. Renaud de Beaujeu. Le bel inconnu / publié, présenté et annoté par Michèle Perret, traduction de Michèle Perret et Isabelle Weil. P.: Honoré Champion, 2003.
- 85. The Cambridge Old English reader / by Richard Marsden. Cambridge: Cambridge University Press, 2004.
- 86. The deeds of the Normans in Ireland, La geste des Engleis en Yrlande, a new edition of the chronicle formerly known as The Song of Dermot and the Earl / ed. by E. Mullally. Dublin.: Four Courts Press, 2002.
- 87. Tristan et Iseut. Les poèmes français. La saga norroise / textes originaux et intégraux présentés, traduits et commentés par Daniel Lacroix et Philippe Walter. P., 1989.
- 88. Tristan et Yseult. Les premières versions européennes. P., 1995.
- 89. Wace. Le Roman de Brut / éd. I. Arnold. Tome I. P.: SATF, 1938.
- 90. Wace. Le Roman de Rou/ publié par A.J. Holden. Tome I. P.: SATF, 1970.
- 91. *Wace*. Le Roman de Rou /publié par A.J. Holden. Tome II. P.: SATF, 1971.
- 92. Walter Map. De Nugis Curialium /edited and translated by C.N.L. Brooke and R.A.B. Mynors. Oxford: Clarendon Press, 1983.

### Список использованной литературы

- 93. Абрамова М.А. Лэ (ле) // Литературная энциклопедия терминов и понятий. Под. ред. А.Н. Николюкина. М., 2003. Стб. 432.
- 94. Алексеев М.П. Литература средневековой Англии и Шотландии. М.: Высш. шк., 1984.
- 95. Английская и шотландская народная баллада: Сборник. / Сост. Л.М. Аринштейн. М.: 1988.
- 96. *Андреев Н.П.* Указатель сказочных сюжетов по системе Аарне. Л., 1929.
- 97. *Ауэрбах* Э. Филология мировой литературы / Пер. Ю.В. Ивановой, П.В. Лещенко, А.В. Лызлова // Вопросы литературы. 2004. №5. С. 115–139.
- 98. Бахтин М.М. Проблемы поэтики Достоевского. М., 1963.
- 99. Бахтин М.М. Творчество Франсуа Рабле и народная культура средневековья и Ренессанса. М., 1965.
- 100. Бахтин М.М. Эпос и роман. СПб., 2000.
- 101. *Биркхман*  $\Gamma$ . Кельты: история и культура / пер. с нем. Нины Чехонадской. М., 2007.
- 102. Бондаренко Г.В. Повседневная жизнь древних кельтов. М., 2007.
- 103. Веселовский А.Н. Избранное: Историческая поэтика. М., 2006.
- 104. Воды Клайда: Английские и шотландские народные баллады и песни. Пер. Игн. Ивановский. Л.,1987.
- 105. *Евдокимова Л.В.* «Историческое зерцало» Жана де Винье: перевод-комментарий / Культура интерпретации до начала Нового времени [Текст] / науч. ред. О.С. Воскобойников, Ю.В. Иванова. М., 2009. С. 300–329.

- 106. *Евдокимова Л.В.* У истоков французской прозы. Прозаическая и стихотворная форма в литературе XIII века. М., 1997.
- 107. *Евдокимова Л.В.* Французская поэзия позднего средневековья (XIV первая треть XV в.). М., 1990.
- 108. Евдокимова Л.В. Natura, Ars, Imitatio. Образ «совершенного поэта» в произведениях двух великих риторик // Перевод и подражание в литературах Средних веков и Возрождения. М., 2002. С. 381 411.
- 109. Жильсон Э. Философия в Средние века: от истоков патристики до конца XIV века. М., 2004.
- 110. Зюмтор  $\Pi$ . Опыт построения средневековой поэтики. С.-Пб., 2003.
- 111. История всемирной литературы. Т. 2. М., 1984.
- 112. *Калыгин В.П.* Этимологический словарь кельтских теонимов. М., 2006.
- 113. Кельты: первые европейцы / Пер. с итал. М., 2008.
- 114. «Кельты: язык, поэтика, мифология, история» (МАСGNIMRADA. КЕЛЬТЫ: ЯЗЫК, ПОЭТИКА, МИФОЛОГИЯ, ИСТОРИЯ): Материалы конфепенции: Молодые кельтологи 2. М., 2009.
- 115. *Королев А.А.*Древнейшие памятники ирландского языка. М., 2003.
- 116. Лайсафт П., Михайлова Т. Банши: Фольклор и мифология Ирландии / пер. с англ. Нины Чехонадской; Приложение Анны Мурадовой. М., 2007.

- 117. *Леру Ф., Гюйонварх К.-Ж.* Кельтская цивилизация/ пер. с фр. Г.В. Бондаренко, Ю.Н.Стефанова / науч. ред. Г.В. Бондаренко. СПб., 2001.
- 118. *Ловернья-Ганьер К*. История французской литературы: Краткий курс: Présic de literature française: учеб. пособие для студ. высш. учеб. заведений / К. Ловернья-Ганьер, А. Попер, И. Сталлони, Ж. Ванье; под ред. Д. Берже; [пер. с франц. Т.А. Левиной; науч. ред. рус. текста Е.Д. Мурашкинцева]. М., 2007. С. 34–36.
- 119. Лукасик В.Ю. Миф до Ренессанса. Античная мифология во французской поэзии позднего Средневековья. М., 2010.
- 120. *Луков Вл. А.* История литературы: Зарубежная литература от истоков до наших дней: Учеб. пособие для студ. высш. учеб. заведений. М., 2005. С. 74–75.
- 121. Матюшина И.Г. Древнейшая лирика Европы. М., 1999.
- 122. Мейлах М.Б. Язык трубадуров. М, 1975.
- 123. Мелетинский Е.М. Средневековый роман. М., 1983.
- 124. *Менендес Пидаль Р*. Арабская поэзия и поэзия европейская // Избранные произведения. М., 1961. С. 466-509.
- 125. Мифологема женщины-судьбы у древних кельтов и германцев. М., 2005.
- 126. *Михайлов А.Д*. Фантастический универсум бретонских лэ (рукопись).
- 127. *Михайлов А.Д*. Французский рыцарский роман и вопросы типологии жанра в средневековой литературе / отв. ред. Н. И. Балашов. Изд. 2-е, стереотипное. М., 2006.

- 128. *Михайлова Т.А.* Хозяйка судьбы: Образ женщины в традиционной ирландской культуре / Ин-т языкознания РАН. М., 2004.
- 129. *Пастуро М*. Повседневная жизнь Франции и Англии во времена рыцарей Круглого стола / пер. с фр. М.О. Гончар; Науч. ред., коммент. и послесл. Т.Д. Сергеевой; Предисл. А.П. Левандовского. М., 2001.
- 130. Полемическая культура и структура научного текста в Средние века и раннее Новое время / отв. ред. Ю.В. Иванова. М., 2012.
- 131. Пропп В.Я. Морфология сказки. М., 1969.
- 132. *Рис А.*, *Рис Д*. Наследие кельтов. Древняя традиция в Ирландии и Уэльсе / пер. с англ. Т. А. Михайловой. М., 1999.
- 133. Словарь средневековой культуры / под ред. А.Я. Гуревича. М., 2003.
- 134. *Смирнов А.А.* Из истории западно-европейской литературы. М.; Л., 1965.
- 135. *Фрезер Дж.* Золотая ветвь: Исследование магии и религии. М., 2006.
- Фридрих И. История письма / под ред., с предисл. и коммент.
   И. М. Дьяконова. М., 2008.
- 137. Широкова Н.С. Мифы кельтских народов. М., 2005.
- 138. A new history of french literature / ed. by Denis Hollier, L. 1989.
- 139. *Aarne A., Thompson S.* The types of the Folk-Tale. A Classification and Bibliography. Helsinki, 1928.
- 140. *Alibert L*. La place de l'amour chevaleresque, de l'héroïsme amoureux, et du merveilleux dans Jaufre, les Lais (Marie de France)

- et le Lai de Leithian (Tolkien): Master II d'études romanes, Université Paul Valery – Montpellier III, 2006.
- 141. Amours et merveille. Les Lais de Marie de France / études recueillies par Jean Dufournet. P., 1995.
- 142. *Auerbach E.* Gesammelte Aufsätze zur romanischen Philologie. Bern; München, 1967.
- 143. Auerbach E. Mimésis, la représentation de la réalité dans la littérature occidentale / traduit de l'allemand par Cornélius Heim. P., 1968 (1946).
- 144. Aurell M. La légende du roi Arthur 550-1250. P., 2007.
- 145. *Bakhtine M.M.* Esthétique et théorie du roman/ traduit du russe par Daria Olivier. P., 2011 (1978).
- 146. *Baum R*. Recherches sur les oeuvres attribuées à Marie de France. Heidelberg, 1968.
- 147. *Bédier J*. Les Allusion à la légende de Tristan dans la literature du moyen âge // Romania. 1886. Vol. XV. P. 397–400.
- 148. *Beer J.M.A.* Narrative conventions of truth in the Middle Ages. Genève, 1981.
- 149. *Bezzola R.R.* Les origines et la formation de la littérature courtoise en Occident (500-1200). Deuxième partie. La société féodale et la transformation de la littérature de cou., Genève; P., 1984 (1966).
- 150. Bezzola R.R., Les origines et la formation de la littérature courtoise en Occident (500-1200), troisième partie, La société courtoise: littérature de cour et littérature courtoise, Genève, Slatkine, P., Champion, 1984 (1967).
- 151. *Bloch O.*, *Wartburg W.* Marie de France and the Tristram Legend // PMLA. 1948. Vol. LXIII. P. 405–411.

- 152. *Bloch O., Wartburg W.* Dictionnaire étymologique de la langue française. P., 1975 (1932).
- 153. *Bloch R.H.* The Anonymous Marie de France. Chicago; London, 2003.
- 154. Boland M.M. Architectural structure in the Lais of Marie de France. New York, , 1995.
- 155. *Boutet D.* Formes littéraires et conscience historique aux origines de la littérature française (1100-1250). P., 1999.
- 156. Boutet D. Charlemagne et Arthur ou le roi imaginaire P., 1992.
- 157. Boutet D. Histoire de la littérature française du Moyen Age. P., 2003.
- 158. *Brugger E*. The celtic element in the lays of *Lanval* and *Graelent* // Modern Philology. 1914. Vol. 12. P. 585–644.
- 159. *Brusegan R*. Le "Lai du Lecheor" et la tradition du lai plaisant // *Miscellanea Mediaevalia* / mélanges offerts à Philippe Ménard, études réunies par J. Claude Faucon, Alain Labbé et Danielle Quéruel. P., 1998.
- 160. Burgess G.S. Marie de France. Text and context. Athens, 1987.
- 161. *Cagnon M*. Chievrefeuil and the ogamic tradition // Romania. 1970. Vol. 91. P. 238–255.
- 162. *Cargo R.T.* Marie de France's Le Laustic and Ovid's Metamorphoses // Comparative Literature. 1966. Vol. 18, No. 2. P.162–166.
- 163. Celtic Culture: a historical encyclopedia / ed. J.Koch. Santa-Barbara, 2006.

- 164. Cerquiglini-Toulet J., Lestringant F., Forestier G., Bury E. La littérature française :dynamique & histoire / sous la direction de Jean-Yves Tadié. P., 2007.
- 165. *Coitir Niall Mac*. Irish trees. Myths, legends & Folklore. Cork, 2003.
- 166. Cross T.P. Motif-index of Early Irish Literature. New York, 1969.
- 167. *Cross T.P.* The celtic elements in the lays of Lanval and Graelant // Modern Philology. 1915. Vol. 12. P. 585–644.
- 168. *Cross T.P.* The celtic origin of the lay of Yonec // Revue celtique. 1910. Vol. 31. P.413–471.
- 169. *Curtius E.R.* La littérature européenne et le Moyen Age latin / trad. de l'allemagne par Jean Bréjoux. P., 1991 (1956).
- 170. *Damian-Grint P*. The New Historians of the Twelfth-century Renaissance: Inventing Vernacular Authority. Woodbridge, 1999.
- 171. *Damon S.F.* Marie de France psychologist of courtly love // PMLA. 1929. Vol. 44. P. 968–996.
- 172. Daniel N. The Arabs and Medieval Europe. London; Beirut, 1975.
- 173. *Darmesteter A.* Dictionnaire général de la langue française du commencement du XVII e siècle jusqu'a nos jours. T.2. G-Z. P., 1890.
- 174. *Denomy A.J.* Fin'Amors. The Pure Love of the Troubadours, its Amorality, and Possible Source // Medieval Studies. 1945. Vol. VII. P. 139–207.
- 175. Dictionnaire de littérature française et francophone. Henri Lemaître. P., 1985.

- 176. Dictionnaire des lettres françaises. Le Moyen Âge / ouvrage preparé par Robert Bossuat, Louis Pichard et Guy Raynaud de Lage, P., 1992 (1964).
- 177. *Dictionnaire du Moyen Âge* publié sous la direction de Claude Gauvard, Alain de Libera, Michel Zink, P., QUADRIGE / PUF, 2002.
- 178. Dictionnaire du Moyen Âge. Littérature et philosophie, préface de Jean Favier, P., Encyclopaedia Universalis et Albin Michel, 1999.
- 179. *Dinaux A*. Trouvères, jongleurs et ménestrels du Nord de la France et du Midi de la Belgique. II. Trouvères de la Flandre et du Tournaisis. P., 1839.
- 180. *Dragonetti R*. Le lai narratif de Marie de France : pur quei fu fez, coment e dunt // La Musique et les Lettres. Genève, 1986. P. 99–121.
- 181. *Dubuis R*. Les formes narratives brèves // Grundriss der romanischen Literatur des Mittelalters. T. VIII, 1. P., 1988.
- 182. *Dufournet J.* Relire le *De Nugis curialium* de Gautier Map // Le Moyen Âge. 1989. Vol. XCV. P. 518–525.
- 183. *Eleanor of Aquitaine. Lord and Lady* / ed. by Bonnie Wheeler and John Carmi Parsons. New York, 2003.
- 184. *Elliott R.W.V.* The Runes in the "Husband's Message" // Journal of English and Germanic Philology. 1955. Vol. LIV, № 1. P. 1–8.
- 185. Etymological Dictionary of Proto-Celtic by Ranko Matasović. Leiden; Boston, 2009.
- 186. Evdokimova L. Les dénominations génériques des récits brefs au XIIIe siècle et leur place dans le système des genres : quelques réflexions sur la notion du genre au Moyen Age // Etudes médiévales. T. 3. Amiens, 2001. P.210–219.

- 187. *Ferguson Mary H*. Folklore in the *Lais* of Marie de France // The Romanic Review. 1966. Vol. 57. P. 3–24.
- 188. Fleuriot L. Dictionnaire des gloses en vieux breton. P., 1964.
- 189. Fleuriot L. Dictionnaire des gloses en vieux breton. P., 1964.
- 190. Foulet L. English words in the Lais of Marie de France // Modern Language Notes. 1905. Vol. 20, №4. P.109–111.
- 191. *Foulet L*. Marie de France et la légende de Tristan // Zeitschrift für romanische Philologie. 1908. Vol. 32. P. 161–183, 257–289.
- 192. *Foulet L.* Marie de France et les lais bretons // Zeitschrift für romanische Philologie. 1905. Vol. 29. P. 19–56, 293–322.
- 193. *Foulon Ch.* Marie de France et la Bretagne // Annales de Bretagne. 1950. Vol. 71. P. 330–344.
- 194. *Franc G*. Marie de France and the Tristram legend // Publication of the Modern Language Association of America. 1948. Vol. 63, №2. P. 405–411.
- 195. *Frappier J.* Contribution au débat sur le Lai du Chèvrefeuille // Annales Universitatis Saraviensis. 1957. No. 6. P .215–224.
- 196. *Frappier J*. Contribution au débat sur le Lai du Chèvrefeuille // Annales Universitatis Saraviensis. 1957. No. 6. P. 215–224.
- 197. Genette G. Palimpsestes. La littérature au second degré. P., 1982.
- 198. *Gertz Sun Hee Kim*. Echoes and Reflection: Memory and Memorials in Ovid and Marie de France. Amsterdam; New York, 2003. P. 372–396.
- 199. *Getz Sun Hee Kim*. Echoes and Reflections of Enigmatic Beauty in Ovid and Marie de France // Speculum. 1998. Vol. 73, No. 2. P. 372–396.
- 200. Gilson E. Héloïse et Abélard. P., 1984.

- 201. *Godefroy F.* Dictionnaire l'ancienne langue français et des tous ses dialects du IX au XV siècle. T. 4<sup>ième</sup>. P., 1985.
- 202. Godefroy F. Lexique de l'ancien français / publié par les soins deJ. Bonnard et A. Salmon, préface de J. Dufournet. P., 2003.
- 203. Green M. Celtic Goddesses. London, 1997.
- 204. *Greimas A.J.* Dictionnaire de l'ancien français. Le Moyen Age. P., 1997.
- 205. *Guenée B*. Histoire et chronique. Nouvelles réflexions sur les genres historiques au Moyen Age // La chronique et l'histoire au Moyen Age, Colloque des 24 et 25 mai 1982 / Textes réunis par Daniel Poirion. P., 1984.
- 206. Guenée B. Histoire et culture historique dans l'Occident médiéval.P., 1980.
- 207. *Guiette R*. Li conte de Bretaigne sont si vain et plaisant // Romania. 1967. Vol. LXXXVIII. P. 1–12.
- 208. *Harf-Lancner L*. Les fées au Moyen Âge. Morgane et Mélusine. La naissance des fees. P., 1984.
- 209. *Harf-Lancner L*. La reine ou la fée: l'itinéraire du héros dans les *Lais* de Marie de France // Amour et merveille: les "lais" de Marie de France / éd. Jean Dufournet. P., 1995. P. 81–108.
- 210. *Haskins Ch. H.* The Renaissance of the Twelfth Century. Cambridge M.A.; London, 1971.
- 211. *Hatcher A*. Lai du Chievrefueil // Romania. 1950. Vol. LXXI. P.330–344.
- 212. *Hatcher Anna-G*. Lai du Chievrefueil // Romania. 1950. Vol. LXXI. P.330–344.

- 213. *Hatzfeld A., Ménard Ph.* Les lais de Marie de France: contes d'amour et d'aventure du Moyen Age. P., 1979.
- 214. *Hermann Braet*. Note sur Marie de France et Ovide (lai de Guigemar, v. 233 244) // Mélange Jeanne Wathelet-Willem. Liège, 1978. P. 21–25.
- 215. *Hoepffner E*. La géographie et l'histoire dans les Lais de Marie de France // Romania. 1930. Vol. 56. P.1–32.
- 216. *Hoepffner E.* Les Lais de Marie de France dans Galeran de Bretagne et Guillaume de Dole // Romania. 1930. Vol. 56. P. 212–235.
- 217. Hoepffner E. Les Lais de Marie de France. P., 1971.
- 218. *Hoepffner E.* Marie de France et l'Eneas // Studi medievali. 1932. Vol. 5. P. 272–308.
- 219. *Hoepffner E.* Marie de France et les lais anonymes // Studi medievali.1931. Vol. P. 1–13.
- 220. *Hofer S.* Chrétien de Troyes: Leben und Werke des altfranzösischen Epikers. Graz; Cologne, 1954.
- 221. *Hofer S.* Zur Beurteilung der Lais de Marie de France // Zeitschrift für romanische Philologie. 1950. Vol. 66. P. 409–442.
- 222. *Holmes U. T.* A Welsh motif in Guigemar // Studies in Philology. 1942. Vol. 39. P. 11–14.
- 223. *Illingworth R.N.* Celtic tradition and the lai of Guigemar // Medium Ævum. 1962. Vol. 31, № 3. P. 176–187.
- 224. *Illingworth R.N.* Celtic tradition and the lai of Yonec // Etudes Celtique. 1961. Vol. 9. P. 501–502.
- 225. Jackson W.T.H. The Literature of the Middle Ages. N.Y., 1960.
- 226. *Jasinski R.* Histoire de la littérature française. T. 1<sup>e</sup>. P., 1965.

- 227. *Jauss H.R.* Chanson de geste et roman courtois (Analyse comparative du Fierabras et du Bel Inconnu) // Chanson de Geste und Höfischer Roman. Heidelberg, 1963.
- 228. *Jauss H.R.* Littérature médiévale et théorie des genres // Théorie des genres. P., 1986.
- 229. Jauss H.R., *Pour une esthétique de la réception*, traduit de l'allemagne par Claude Maillard, préface de Jean Starobinski, P., Gallimard, 1990.
- 230. Jauss H.R., *Pour une herméneutique littéraire*, traduit de l'allemagne par Maurice Jacob, P., Gallimard, 1988.
- 231. Jodogne O. Le fabliau. Bepols, 1975.
- 232. *Johnston O.M.* Sources of the lay of the *Yonec //* Publications of the Modern Language Association. 1905. Vol. 20. P. 332–338.
- 233. *Jonin P.* Merveilleux celtique et symbolisme universel dans *Guigemar* de Marie de France// *Mélanges Jeanne Wathelet-Willem* / éd. Jacques de Caluwé. Liège, 1978. P. 239–255.
- 234. *Jonin P.* Merveilleux et voyage dans le lai de *Guigemar //* Senefiance. 1976. Vol. 2. P. 275–287.
- 235. *Joubert C.-H.* Oyez ke dit Marie. Etude sur les Lais de Marie de France (XIIe siècles). P., 1987.
- 236. *Knapton A.* A la recherché de Marie de France // Romance Notes. 1978. Vol. 19. P. 1–6.
- 237. *Laura A*. Fiction and history in England, 1066-1200. L., 2007.
- 238. *Lazar M.* Amours courtois et fin' Amors dans la littérature du XII siècle. P., 1964.

- 239. *Le Gentil P*. A propos du Lai du Chèvrefeuille et de l'interprétation des texts médiévaux // Mélanges d'histoire littéraire de la Renaissance offerts à Henri Chamard. P., 1951. P. 17–27.
- 240. *Le Gentil P*. A propos du Lai du Chèvrefeuille et de l'interprétation des texts médiévaux // Mélanges d'histoire littéraire de la Renaissance offerts à Henri Chamard. P., 1951. P. 17–27.
- 241. Le Goff J. Les intellectuels au Moyen Age. P., 2000 (1957).
- 242. Le Roman de Brut de Wace entre fiction et histoire, Actes du colloque de Bagnoles de l'Orne / dir. C. Letellier et D. Hüe. Orléans, 2003.
- 243. Le Texte Médiéval. De la variante à la recréation. P., 2012.
- 244. *Lee Ch.* Dinamica interna della narrativa breve antico-francese // Medievo romanzo. 1981-1983.T.8. P. 381–400.
- 245. *Lee Ch.* Dinamica interna della narrativa breve antico-francese // Medievo romanzo. 1981-1983. T. 8.P.381-400
- 246. Livingstone Ch. H. Le jongleur Gautier Le Leu. Cambridge,, 1951.
- 247. Lobrichon G. Héloïse. L'amour et le savoir. P., 2005.
- 248. *Loth J.* Le lai de Bisclavret: le sens de ce nom et son importance // Revue celtique. 1927. Vol. 44. P. 300–307.
- 249. *Maillard J.* Evolution et esthétique du lai lyrique des origins à la fin du XIVe siècle. P., 1963.
- 250. *Marchello-Nizia Ch*. L'historien et son prologue : forme littéraire et stratégies discursives // La chronique et l'histoire au Moyen Age, Colloque des 24 et 25 mai 1982 / Textes réunis par Daniel Poirion, P., 1984.

- 251. *Mehtonen P.* Old Concepts and New Poetics. Historia, Argumentum, and Fabula in the Twelfth-and Early Thirteenth-Century Latin Poetics of Fiction. Helsinki, 1996.
- 252. *Ménard Ph*. Les lais de Marie de France, Contes d'amour et d'aventure du Moyen-Age. P., 1979.
- 253. *Mickel E.J.* Marie de France. New York, 1974.
- 254. *Mikhaïlova M*. Le présent de Marie. P., 1996.
- 255. Moult obscures paroles. Etudes sur la prophétie médiévale / dir. R. Trachsler. P., 2007.
- 256. Où est la littérature mondiale? / Sous la direction de Christophe Pradeau et Tiphaine Samoyault. Vincennes, 2005.
- 257. Paris G. La litérature français au moyen âge. P., 1988.
- 258. *Paris G.* Lais inédits de Tyolet, de Guingamor, de Doon, du Lecheor et de Tydorel // Romania. 1879. T. VIII. P. 29–72.
- 259. *Paupert A.* Deux femmes auteurs au Moyen Age. Marie de France et Christine de Pizan // *Revue de la BNF*. 2011. Vol. 39. P. 6–13.
- 260. *Perugi M.* La poésie des troubadours. Un modèle européen de civilisation littéraire. Avignon., 2011.
- 261. *Poe E.W.* Marie de France and the *salut d'amour //* Romania. 2006. Vol. 124. P. 301–323.
- 262. *Pontfarcy Y. de*. Le *Lai des deus amanz* et la survie en Normandie d'un mythe celtique authentique // Actes du 14e Congrès international arthurien. T.2. Rennes, 1985. P. 500–508.
- 263. *Quéruel D*. Silence et mort du rossignol: les réécritures médiévales de l'histoire de Philomèle // Philomèle. Figures du rossignol dans la tradition littéraire et artistique / éd. Véronique Gély, Jean-Louis Haquette et Anne Tomiche. P., 2006. P. 73-88.

- 264. Ribard J. Le Moyen âge: littérature et symbolisme. P., 1984.
- 265. *Ringer K*. Die Lais. Zur Geschichte einer Gattung der altfranzösischen Kurzerzählung. F/ a M., 1966.
- 266. Rossi C. Marie de France et les érudits de Cantorbéry. P., 2009.
- 267. *Salverda de Grave J.J.* Marie de France et Eneas // Neophilologus. 1925. Vol. 10. P. 56–58.
- 268. *Sargent-Baur B.N.* Veraces historiae aut fallaces fabulae? // Text and intertext in Medieval arthurian literature. New York, 1996. P. 25–39.
- 269. Schoepperle G. Chievrefoil // Romania. 1909. Vol. XXXVIII . P. 196–218.
- 270. *Schoepperle G.* Chievrefoil // Romania. 1909.Vol.XXXVIII. P. 196–218.
- 271. *Shaitanov I.* Pourquoi comparer ? Comparatisme et/ou poétique // Slavica Occitana. 2010. Vol. 30. P. 13–36.
- 272. *Short I.* Tam Angli quam Franci: self-definition in Anglo-Norman England // Anglo- Norman studies. 1995. Vol. XVIII. P. 153–175.
- 273. *Sienaert E.* Les Lais de Marie de France. Du conte merveilleux à la nouvelle psychologique. P.,1978.
- 274. *Smithers G*. Story-Patterns in Some breton Lays // Medium Ævum. 1953. Vol 22. P. 61–92.
- 275. *Spitzer L*. La "Lettre sur la baguette de coudrier" dans le Lai du Chievrefueil // Romania. 1946. Vol. LXIX. P.80–90.
- 276. Sterckx C. Mythologie du monde celte. Marabout, 2009.
- 277. Suard F. Bisclavret et les contes du loup-garou: essai d'interprétation // Mélanges de langue et littérature françaises du

- Moyen Âge et de la Renaissance offerts à Monsieur Charles Foulon. T. 2. Rennes, 1980. P. 267–276.
- 278. *Suard F*. L'utilisation des éléments folkloriques dans le lai du *Frêne //* Cahiers de civilisation medieval. 1978. Vol. 21. P. 43–52.
- 279. *Sudre L*. Les Allusion à la légende de Tristan dans la literature du moyen âge // Romania. 1886. Vol. XV. P. 534–557.
- 280. The reception and transmission of the works of Marie de France, 1774-1974 / edited with an introduction by Chantal Maréchal. New York, 2003.
- 281. *Thomas H.M.* The English and the Normans, Ethnic Hostility, Assimilation, and Identity 1066 c.1220. New York, 2003.
- 282. *Tillette J.-Y. Opus oratorium*. L'écriture de l'histoire et l'exigence littéraire dans le Moyen Age latin // L'oeuvre littéraire du Moyen Age aux yeux de l'historien et du philologue / éd. L. Evdokimova et V. Smirnova. P., à paraître.
- 283. *Tobler-Lommatzsch A.* Altfranzösisches Wörterbuch, bd I-XI, Weidmannsche Buchhandlung, Berlin, 1955–2002.
- 284. *Trachsler R*. Tant de 'lettres' sur un si petit 'bustun' : le 'Lai du Chèvrefeuille' devant la critique littéraire (1200-2000) // Medioevo Romanzo. 2003. Vol. xxvii. P. 3–33.
- 285. *Walter von.* Dictionnaire étymologique de la langue française. P., 1975.
- 286. *Walters L*. Le rôle du scribe dans l'organisation des manuscrits des romans de Chrétien de Troyes // Romania. 1985. T. 106, Vol. 3-4. P. 303-325.
- 287. *Wettstein J.* «Mezura». L'idéal des troubadours, son essence et ses aspects. Genève, 1974.

- 288. White-Le Goff M. L'originalité de la figure de l'Irlandais dans la légende du purgatoire de saint Patrick // Bien dire et bien aprandre. 2008. Vol. 26. P. 259–270.
- 289. *Wilmotte M.* Marie de France et Chrétien de Troyes// Romania. 1926. Vol. 52. P. 353–356.
- 290. *Wind Bartina H*. L'idéologie courtoise dans les lais de Marie de France // Mélanges de linguistique romane et de philology médiévale offerts à M. Maurice Delbouille, professeur à l'Université de Liège. T.2 Gembloux, 1964. P. 741–748.
- 291. *Woledge B., Clive H.P.* Répertoire des plus anciens textes en prose française. Genève, 1964.
- 292. *Wolf-Bonvin R*. "Du Lai du Freisne à Galeran de Bretagne. La fabrique des filles-fleurs", Ce est li fruis selonc la letre // Mélanges offerts à Charles Méla / éd. Olivier Collet, Yasmona Foehr-Janssens et Sylviane Messerli. P. 2002. P. 571–590.
- 293. Writers of the Reign of Henry II. Twelve essays / ed. by Ruth Kennedy and Simon Meecham-Jones. New York, 2006.
- 294. *Zanoni M.L.* "Ceo testimoine Prescïens", Priscian and the Prologue to the Lais of Marie de France // Traditio. 1980. Vol. 36. P. 407–415.
- 295. Zink M. Littérature française du Moyen Age. P., 2001.
- 296. Zink M. Une mutation de la conscience littéraire : Le langage romanesque à travers des exemples français du XIIe siècle // Cahiers de Civilisation médiévale Xe XIIe siècles. T. XXIV. Poitiers, 1981.
- 297. Zumthor P. Essai de poétique médiévale / avec une préface de Michel Zink et un texte inédit de Paul Zumthor. P., 2000 (1972).